

ાછુંગઢ•ઘીકઢલાલ ટાલ્રાલાલ મું





પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવશ્રી જગરચંદ્રસૂરીશ્વરજીના શિષ્યરત્ન આચાર્ચ શ્રી દેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી વિરચિત કર્મસ્તવ નામા

## द्वितीय डर्मग्रंथ

મૂલગાથાઓ, સંસ્કૃતછાયા, શબ્દાર્થ, ગાથાર્થ, ઉપયોગી પારિભાષિક શબ્દકોશ, તથા ઉપયોગી પ્રશ્નોત્તરી સાથે સરળ ગુજરાતી ભાષામાં સંક્ષિપ્ત વિવેચન.



: વિવેચનકાર : **દ્યીરજલાલ કાહ્યાલાલ ચ**હેતા

*સંશોધક :* પૂજ્ય ગણિવર્ય મુનિરાજશ્રી અભયશેખરવિજયજી. મ. સા.

卐

<sup>પ્રકાશક :-</sup> જૈન ધર્મ પ્રસારણ ટ્રસ્ટ−સુરત

#### પ્રકાશક

#### क्रेन हाम् प्रसारत देस्ट

૧૧ ૪૪૩, માતૃછાયા બિલ્ડીંગ, ચોથેમાળે, રામજીનીપોળ, નાણાવટ, સુરત-૩૯૫૦૦૧. INDIA

ધીરજલાલ ડાહ્યાલાલ મહેતા : ૧૧૪૪૩, માતૃછાયા બિલ્ડીંગ, બીજે માળે, રામજીની પોળ, નાણાવટ, સુરત-૩૯૫૦૦૧. (INDIA) ફોન : ૪૧૦ ૬૬૧ સરસ્વતી પુસ્તક ભંડાર પુસ્તકોના વેપારી હાથીખાના-રતનપોળ અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧. ગુજરાત ( INDIA )

प्राप्ति स्थान

**સુઘોષા કાર્યાલય** શેખનો પાડો, રિલીફ રોડ. ઝવેરીવાડની સામે, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧. INDIA

ફ્રોન : ૩૮૧૪૧૮

શ્રી યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા સ્ટેશન રોડ, રંગમહોલના નાકે, મહેસાણા ફોન : ૫૧૩૨૭

> (ઉત્તર ગુજરાત) ( INDIA )

#### પ્રકાશન વર્ષ

વીર સંવત-૨૫૨૨-વિક્રમ સંવત ૨૦૫૨ ઇસ્વીસન - ૧૯૯૬ - પ્રથમાવૃત્તિ ૩૦૦૦

કિંમત : રૂા. ૩૫-૦૦

: લેસર ટાઇપ સેટીંગ તથા મુદ્રક : ભરત ગ્રા<del>કીક્સ</del>

હ્યુ માર્કેટ, પાંજરાપોળ, રીલીફરોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧, ફો**ન** : ૩૮૭૯૬૪

"કમે" વિષય ઉપર પૂર્વાચાર્યોએ સર્ફ્ફિનિ-પ્રાકૃત ભાષામાં ગદ્ય અને પદ્ય રૂપે ઘણા પ્રન્યોનું સર્જન કર્યું છે. શ્રી ગણધર ભગવંતોએ રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના બારમા દષ્ટિવાદમાં આઠમા કર્મપ્રવાદ પૂર્વમાં સૂક્ષ્મતમ રીતે આ વિષય લખાયેલો હતો. તેનો જ આધાર લઈને ત્યાર પછીના મહાત્માઓએ અનેકવિધ પ્રન્થરચના કરેલી છે. પ્રથમ કર્મપ્રન્થની પ્રસ્તાવનામાં "કર્મ સંબંધી રચાયેલ સાહિત્ય"ની કંઈક અંશે રૂપરેખા આપેલી છે ત્યાંથી જોઈ જવા વિનંતિ છે.

"ગુણસ્થાનક" આત્મામાં સત્તાગત રૂપે રહેલા જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિ ગુણોનાં આવરણો દૂર થવાથી તેની જે પ્રગટતા તે જ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. જીવે-જીવે પ્રગટ થયેલા ગુણો તરતમ ભાવે હીનાધિક હોય છે. સૂક્ષ્મ-નિગોદના જીવને અતિશય અલ્પ ગુણ પ્રાગટ્ય હોય છે. તેથી તેઓને પહેલું ગુણસ્થાનક કહેવાય છે તેનાથી ગુણ-પ્રાગટ્યની વૃદ્ધિ થતાં થતાં કેવલજ્ઞાની સર્વજ્ઞ ભગવંતોમાં સૌથી અધિક ગુણપ્રાગટ્ય છે. તેથી તેઓનું તેરમું ચૌદમું ગુણસ્થાનક છે. આ રીતે સમસ્ત સંસારી જીવોમાં વર્તતી ગુણપ્રાગટ્યની હીનાધિકતાનો સંક્ષેપમાં સમાવેશ કરાયેલો છે.

આબીજા ''કર્મસ્તવ'' નામના કર્મગ્રંથમાં ચૌદ ગુણસ્થાનકો પ્રથમ સમજાવ્યાં છે. મિથ્યા દૃષ્ટિ ગુણ સ્થાનકથી ઉત્તરોત્તર ગુણ વૃદ્ધિ થવા રૂપે ક્રમશઃ ચૌદ ગુણસ્થાનક કહ્યાં છે. જો કે તેમાંના કોઈ પણ એકેક ગુણસ્થાનકમાં તરતમભાવે અનેક ભેદો છે. દાખલા તરીકે મિથ્યાદૃષ્ટ ગુણસ્થાનકમાં તીવ્રતમમિથ્યાત્વ, તીવ્રતરમિથ્યાત્વ, તીવ્રતરમિથ્યાત્વ, તીવ્રતરમિથ્યાત્વ, ઇત્યાદિ તથા દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકમાં એક્વ્રતધારી, બે વ્રતધારી, ત્રણવ્રતધારી યાવત બારવ્રતધારી, ઇત્યાદિ પરંતુ આવા પ્રતિભેદોની અવિવક્ષા કરી ને જ, એટલે કે પ્રતિભેદોને મૂલભેદમાં સમાવીને આ ચૌદ ગુણસ્થાનકોનું પ્રતિપાદન છે. પંચસંત્રહના પહેલા ભાગના પ્રથમ દ્વારમાં પૂ. શ્રી મલયગિરિજી મ. કૃત ટીકામાં સવિશેષે આ ગુણસ્થાનકોનું વર્ણન છે.

ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં વતતા જીવો કયા કયા ગુણસ્થાનકે આ આદે કમોની ૧૨૦/૧૨૨ ૧૪૮ કર્મપ્રકૃતિઓમાંથી કેટલી કેટલી કર્મપ્રકૃતિઓ બાંધે! કેટલી ન બાંધે! અને શા માટે ન બાંધે? તથા કયા કયા ગુણસ્થાનકે કેટલી કેટલી કર્મ પ્રકૃતિઓ ઉદય-ઉદીરણામાં હોય? કેટલી ઉદય-ઉદીરણામાં ન હોય? અને શા માટે ન હોય? તથા કયા કયા ગુણસ્થાનકે કેટલી કેટલી કર્મપ્રકૃતિઓની સત્તા હોય? કેટલી સત્તા ન હોય અને શા માટે ન હોય? આ પ્રમાણે ગુણસ્થાનકવાર બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાનો વિષય પૂ. આચાર્ય શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી મહારાજે આ બીજા કર્મગ્રંથમાં સુંદર રીતે આલેખ્યો છે. કર્મગ્રંથની માત્ર "૩૪" જ ગાથા છે. તેટલી જ ગાથામાં ચૌદ ગુણસ્થાનકો, તથા તે પ્રત્યેક ગુણસ્થાનકોમાં પ્રથમ બંધ પછી ઉદય-ઉદીરણા અને અંતે સત્તા સમજાવવામાં આવી છે.

ત્રીજા કર્મગ્રંથમાં બાસઠ માર્ગણા ઉપર આવતા બંધસ્વામિત્વને સમજવા આ કર્મગ્રંથ સારી રીતે કંઠસ્થ રાખવો અત્યંત આવશ્યક છે તથા પાંચમા કર્મગ્રંથમાં આવતાં ધ્રુવબંધી આદિ દ્વારો અને છકા કર્મગ્રંથમાં આવતા બંધ ઉદય અને સત્તાના અનેકવિધ સંવેધ ભાંગાઓ સમજવામાં આ બીજા કર્મગ્રન્થનો અભ્યાસ પોતાના નામના અભ્યાસ કરતાં પણ વધુ દઢ હોવો જોઈએ. અન્યથા તે તે કર્મગ્રંથોના અભ્યાસકાળે રુચિ અને ઉત્સાહ ટકતો નથી. માટે આ કર્મગ્રંથ વારંવાર માત્ર વાંચવા જેવો છે એટલું નહીં પરંતુ સતત કંઠસ્થ કરવા યોગ્ય છે. પ્રતિદિન સંભાળવા યોગ્ય છે. પંચસંગ્રહ તથા કમ્મપયિ આદિ ગ્રંથોના અભ્યાસકાલે પણ આ કંઠસ્થ હોવો જરૂરી છે.

મિથ્યાત્વ-અવિરતિ-(પ્રમાદ) કષાય અને યોગ આ ચાર (પાંચ) સામાન્યપણે કર્મબંધના હેતુઓ છે. અને પ્રથમકર્મગ્રંથની પજ થી ૬૧ ગાથામાં કહેલા હેતુઓ કર્મબંધના વિશેષપણે હેતુઓ છે. આ સામાન્ય અને વિશેષહેતુઓ દ્વારા આ જીવ પોતાના જ ક્ષેત્રમાં રહેલી કાર્મણ વર્ગણાને ગ્રહણ કરીને ''કર્મરૂપે'' બાંધે છે. તેને બંધ કહેવાય છે.

પોતે જ બાંધેલાં કર્મોને તે તે નિયત કરેલા વિપાકરૂપે ભોગવવાં તે ઉદય કહેવાય છે. અથવા બાંધેલા સાતાદિને અસાતાદિમાં સંક્રમાવીને તે સંક્રમાવેલા કર્મોને તે તે વિપાકરૂપે ભોગવવાં તેને પણ ઉદય કહેવાય છે જે કર્મોનો ઉદયકાળ હજુ પાક્યો ન હોય તેને વીર્ય વિશેષથી ઉદયાવલિકામાં લાવીને વહેલાં ભોગવવાં તે ઉદીરણા કહેવાય છે. અને બાંધેલાં કે સંક્રમથી આવેલાં કર્મોનું આત્મા સાથે રહેવું તે સત્તા કહેવાય છે.

અભવ્યજીવોને સદા પ્રથમ જ ગુણસ્થાનક હોય છે. નવ પૂર્વ સુધીનો શ્રુતાભ્યાસ અને દ્રવ્યથી સર્વવિરતિ ચારિત્ર હોવા છતાં પોતાનો અભવ્ય-<u>પેશાના પારિણામિકભાવને કારણે મોક્ષતત્ત્વ અને તેનાં કારણો પ્રત્યે રૂચિ</u> <u>થતી નથી.</u> ભવ્ય જીવોમાં પણ કોઈક કોઈક જીવ ધીમે ધીમે આત્મવિકાસ સાધતાં સાધતાં ચરમાવર્તી ઠિર્બંધક-સકૃદ્બંધક-અપુનર્બંધક-અવસ્થા પામીને ત્રણ કરણ કરવા પૂર્વક સમ્યક્ત્વાદિ ગુણસ્થાનકો પામે છે. યથાપ્રવત્ત કરણ અનેક્વાર કરે છે. ગ્રન્થિ ભેદ કર્યા વિના અનેક વખત પાછો ફરે છે. તેમ કરતાં ક્યારેક વીર્ય વિશેષ વૃદ્ધિ પામતાં ચરમ યથાપ્રવૃત્તકરણ કરે છે અને તેના વડે ગ્રન્થિભેદ કરીને સમ્યકૃત્વ પામે છે. અનાદિ મિથ્યાત્વીને સર્વ પ્રથમ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ જ પ્રાપ્ત થાય છે. ઉપશમ સમ્યક્ત્વથી પડીને મિથ્યાત્વે આવ્યા પછી સમ્યક્ત્વ મોહનીય અને મિશ્ર મોહનીયની ઉદ્વલના કરે છે, ત્યાં જો સમ્પક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના કરતાં કરતાં વિશુદ્ધપરિશામ આવ અને તેનો ઉદય થાય તો ત્રણ કરણ કર્યા વિના તે જીવ મિથ્યાત્વથી ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વમાં આવે છે. અને મિશ્ર મોહનીયની ઉદ્વલના કરતાં કરતાં તેનો ઉદય થાય તો ત્રીજા મિશ્રદેષ્ટિ ગુણસ્થાનકે જાય છે. પરંતુ બન્ને મોહનીયની ઉદ્વલના થયા પછી આ જીવ જયારે સમ્યકૃત્વ પામે ત્યારે ફરીથી ત્રણ કરણ કરવાં જ પડે છે અને ઉપશમ સમ્યકૃત્વ જ પામે છે આ રીતે ઘણીવાર ઉપશુમ સમ્યક્ત્વ આવે છે. પરંતુ પહેલે ગુણઠાણેથી પમાતા આ ઉપશુમને જાતિની અપેક્ષાએ એકવાર રૂપે જ ગણાય છે. તથા એક જીવ સંસારચક્રમાં ઉપશમ શ્રેણી ચાર વાર વધુમાં વધુ પામી શકે છે અને તે વખતે ચાર વાર ઉપશમ સમ્યક્ત્વ હોઈ શકે છે એમ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ કુલ ૫ વાર એક જીવને સંસારચક્રમાં મળે છે.

ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ફક્ત એક જ વાર પમાય છે. તે પામ્યા પછી જીવનું તેનાથી પતન થતું નથી. પ્રથમ સંઘયણવાળો મનુષ્ય જ જિનેશ્વર કેવલી આદિનો કાળ હોય ત્યારે આ ક્ષાયિક પામી શકે છે. અત્યારે પંચમકાલે ભરતક્ષેત્રમાં પ્રથમસંઘયણ અને જિનેશ્વરપ્રભુની વિદ્યમાનતા ન હોવાથી નવું ક્ષાયિક પામી શકાતું નથી. પૂર્વભવથી પ્રાપ્ત ક્ષાયિક દુષ્પસહસૂરિજીની જેમ કોઈ જીવને હોઈ શકે છે.

ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત અસંખ્યાતી વાર આવે છે અને અસંખ્યાતી વાર જાય છે. તેનો કાળ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી સાધિક દૃદ સાગરોપમ છે. આ ક્ષયોપશમસમ્યક્ત્વવાળો જીવ ૪ થી ૭ ગુણસ્થાનકોમાં હોય છે. ઉપશમ સમ્યક્ત્વવાળો જીવ ૪ થી ૧૧માં હોય છે અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વવાળો જીવ ૪ થી ૧૪માં વર્તે છે.

સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિમાં જીવોના જન્મમરણના ભવો પાકી જવા રૂપ તથા-ભવ્યતો જ મુખ્ય કારણ છે. તે તથાભવ્યતા અભ્યંતર કારણ છે અને વીતરાગ પરમાત્માનો સમાગમ, તેમની વાણીનુ શ્રવણ, આદિ બાહ્ય નિમિત્તકારણ છે. બાહ્યકારણ અનેકાન્તિક છે અને અભ્યંતરકારણ એકાન્તિકકારણ છે. છતાં તથા-ભવ્યતા પકવવામાં બાહ્યકારણ વ્યવહાર નયથી નિમિત્તરૂપ છે. જેમ બીજમાં અંકુરાના ઉત્પાદનની શક્તિ છે, છતાં તેને પકવવામાં (પ્રગટ કરવામાં) ઇલા-અનિલ અને જલનો સંયોગ નિમિત્ત કારણ છે. તેમ અહીં સમજવું.

શ્રેશીનાં ગુશસ્થાનકો અંતર્મુહૂર્ત જ આવે છે. અંતર્મહૂર્તમાં જ ૮ થી ૧૧ અને ૮ થી (૧૧ વિના) ૧૨ ગુશસ્થાનકોમાં આ જીવ આરોહશ કરે છે. ઉપશમશ્રેશી એક ભવમાં વધુમાં વધુ બે વાર અને સંસારચક્રમાં કુલ ૪ વાર આવે છે. જ્યારે ક્ષપકશ્રેશી ફક્ત એક જ વાર આવે છે.

બંધની બાબતમાં નરકત્રિકાદિ, ૧૬ પ્રકૃતિઓ મિથ્યાત્વ પ્રત્યયિક છે. અનંતાનુંબંધી આદિ ૨૫ અનંતાનુંબંધી પ્રત્યયિક છે. તીર્થંકર નામકર્મ પરના ઉપકાર કરવા રૂપ ભાવ કરૂણાથી બંધાય છે. આ ભાવકરૂણાએ પ્રશસ્તરાગ-પ્રશસ્ત કપાય છે. આવો શુભરાગ સમ્યક્ત્વ હોય ત્યારે જ સંભવે છે માટે તેનો બંધ સમ્યક્ત્વ નિમિત્તક કહ્યો છે. વાસ્તવિકપણે સમ્યક્ત્વ એ આત્માનો ગુણ છે. ગુણો એ કર્મબંધનું કારણ નથી પરંતુ કર્મક્ષયનું કારણ છે. દોપો જ કર્મબંધનું કારણ છે. કોઈ કોઈ લોકો વીશસ્થાનકની આરાધનાથી તીર્થંકર નામકર્મ બંધાય છે એમ કહે છે. પરંતુ આરાધના એ બંધનું કારણ નથી કર્મના ક્ષયનું કારણ છે. માટે વીશસ્થાનકની આરાધનાથી તીર્થંકર નામકર્મ બંધાતું નથી. ભાવકરૂણાથી બંધાય છે. પરંતુ આવી ભાવકરૂણા આ જવને વીશ સ્થાનકોની આસધાનાના કાળે થવી સંભવિત છે કારણ કે તેમાં આવતાં અરિહેતાદિ પદોએ જેમ જગતના જીવોનું કલ્યાણ કર્યું તેમ હું પણ મારામાં સક્તિ આવે તો જગતના જીવોને કલ્યાણના માર્ગ લાવું. આવી શુભભાવના આરાધના કાળે સંભવિત છે. તેથી વીશ સ્થાનકની આરાધનાથી તીર્થંકરના આરાધના કાળે સંભવિત છે. તેથી વીશ સ્થાનકની આરાધનાથી તીર્થંકરના

નામકર્મ બંધાય છે. એવો વ્યવહાર છે. પરંતુ વાસ્તવિકપણે આરાધના તો કર્મક્ષયનું કારણ છે. તેની સાથે જો ભાવકરૂણા હોય તો જ તે ભાવનાથી તીર્થંકરના નામકર્મ બંધાય છે.

તથા આહારકિંદકના બંધનો હેતુ પણ સંયમ જે કહેવાય છે તે ઔપચારિક છે. કારણ કે સંયમ એ પણ આત્માનો ગુણ છે. ગુણોથી જો કર્મબંધ થાય તો આઠમા ગુણદાણા કરતાં નવમા આદિ ગુણદાણાઓમાં સંયમ વધારે સુંદરતમ હોય છે તેથી આહારકિંદક વધારે સારૂં બંધાવું જોઈએ. પણ ત્યાં બંધાતું નથી, માટે સંયમ એ ગુણ હોવાથી કર્મબંધનું કારણ નથી. પરંતુ સંયમ તથા શ્રુતજ્ઞાન પ્રત્યેનો વિશિષ્ટ એવો જે રાગે તે રાગ જ આહારકિંદકના બંધનો હેતુ છે. પરંતુ આવા પ્રકારનો સંયમ અને શ્રુતજ્ઞાન પ્રત્યેનો રાગ સાતમા-આઠમા ગુણદાણે જ હોય છે. અને તે પણ કોઈક કોઈક જીવને જ હોય છે. અને આઠમા ગુણદાણાના છઢા ભાગ સુધી જ આ રાગ સંભવે છે પછી રાગની માત્રા અતિમંદતમ થતાં છેલ્લે ભાગે રાગ જ ઉદયમાંથી નીકળી જાય છે. માટે જે જીવને આવો પ્રશસ્તરાગ હોય તે જ જીવ આહારકિંદક બાંધે છે. ઇત્યાદિ સુયુક્તિઓ ગીતાર્થ ગુરુઓ પાસેથી સમજવા વિનંતિ છે.

કષાય હોય તો જ સ્થિતિ-રસ બંધાય છે માટે ૧૧-૧૨-૧૩મા ગુણઠાણે સાતાવેદનીયનો <u>માત્ર</u> પ્રકૃતિ અને પ્રદેશબંધ જ થાય છે.

સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય, સાધારણ વનસ્પતિકાય, અને લબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવો નિયમા મિથ્યાત્વી જ હોય છે. જો કે એકેન્દ્રિયાદિ જીવોમાં ચેતના ઘણી જ આવૃત છે. તેથી મિથ્યાભાવ વ્યક્ત નથી તો પણ જેમ સુતેલો સાપ ઝેર વિનાનો નથી, તેમ આ જીવો પણ આવૃત ચેતનાવાળા હોવા છતાં મિથ્યાભાવ રહિત નથી તેથી આ જીવોને અનાભોગ મિથ્યાત્વ કહેવાય છે.

વૈકિયકિકનો ઉદય ભવપ્રત્યયિક જ વિવક્ષિત હોવાથી ચાર ગુણસ્થાનકથી ઉપર ઉદય ગણાવ્યો નથી. આહારક શરીર બનાવવાની શક્તિ એ એક વિશિષ્ટ લબ્ધિ છે. આ લબ્ધિની પ્રાપ્તિ વિશિષ્ટગુણ પ્રાપ્તિથી જ થાય છે. પરંતુ જયારે તે લબ્ધિ વિકુર્વે છે ત્યારે એક આત્મા બે શરીરોમાં કાર્યરત હોવાથી અસ્થિરતાના કારણે જ્ઞાનીઓ તેને પ્રમાદાવસ્થા કહે છે માટે પ્રમને આહારકની વિકુર્વણા કરે છે.

ઉપશમશ્રેણીમાં ત્રણ સંઘયણનો ઉદય કહ્યો છે અને આ શ્રેણીમાં મૃત્યુ પામે તો વૈમાનિક દેવલોકમાં જાય એમ પાઠ આવે છે.

> उत्रसमसम्मत्तद्धा, अंतो आउक्खया धुवं देवो । जेण तिसु आउएसुं, बद्धेसु न सेढिमारुहइ ॥ ९२ ॥

ઉદીરણા એ એક ''કરણવિશેષ'' છે. આઠ પ્રકારનાં કરણોમાંનું આ કરણ છે. અને કરણ એ મન-વચન-કાયા દ્વારા આત્મપ્રદેશોના આન્દોલનાત્મક યોગસ્વરૂપ વીર્યવિશેષ છે. અયોગીગુણઠાણે યોગાત્મક વીર્ય રૂપ કરણ સંભવતુ નથી. માટે કર્મોનો ઉદય અને સત્તા હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી. મિથ્યાત્વાદિ ચારે બંધહેતુઓ ન હોવાથી બંધ પણ ત્યાં હોતો નથી.

તીર્થંકર નામકર્મનો રસોદય તેરમા-ચૌદમા ગુજાઠાજો હોય છે. પરંતુ પ્રદેશોદય એટલે તીર્થંકર નામકર્મના પ્રદેશો સૌભાગ્ય આદેય અને યશ નામકર્મમાં સંક્રમી તે રૂપે ઉદય થવાનું કામ પાછલા ત્રીજા ભવથી જ તીર્થંકર નામકર્મ બાંધ્યા પછી અંતર્મુહૂર્તે જ શરૂ થઈ જાય છે. જે ત્રજ્ઞે ભવોમાં સતત ચાલુ જ રહે છે તેના કારજ્ઞે તે જીવનું સૌભાગ્ય-આદેયતા અને યશકીર્તિ અન્ય જીવો કરતાં સવિશેષ અધિકાધિક હોય છે.

બાંધેલાં કર્મો આત્મા સાથે સ્ટોકમાં હોય તેને સત્તા કહેવાય છે. સત્તામાં અનેકવિધ કર્મો હોવા છતાં જે ભવનું આયુષ્ય કર્મ ઉદયમાં આવે તેને અનુસારે તે ભવનું જ નામ-ગોત્ર કર્મ, ગતિ-જાતિ-શરીર-અંગોપાંગ વગેરે કર્મો ઉદયમાં આવે છે. અને તેને મળતાં અનુદયવાળાં સજાતીયકર્મો તેમાં મળીને સ્તિબૂક સંક્રમથી ઉદયમાં આવે છે. દાખલા તરીકે-શ્રેશિક મહારાજા આદિની જેમ કોઈએ નરકાયુષ્ય બાંધ્યું ત્યારબાદ વિશુદ્ધ પરિશામો સતત રહેવાથી દેવગતિ-સમયતુરસ સંસ્થાત, ઉચ્ચગોત્ર આદિ પુષ્યપ્રકૃતિઓ મૃત્યુકાળના અંત સુધી બાંધી પરંતુ મૃત્યુબાદ નરકાયુષ્ય ઉદયમાં આવવાના કારણે ગતિ નરકની જ, શરીર પણ નરકસંબંધી અશુભવૈક્રિય જ, સંસ્થાન પણ હુંડક જ, ગોત્ર પણ નીચ જ ઉદયમાં શરૂ થાય છે અને મૃત્યુકાલ પહેલાં બાંધેલી શુભ પ્રકૃતિઓ કે જે સત્તામાં છે તેનાં એકેક સમયનાં કર્મદલિકો સ્તિબૂક સંક્રમ દ્વારા ઉદયવતી નરકગતિ આદિ અશુભમાં સંક્રમાવીને પર પ્રકૃતિરૂપે ઉદય દ્વારા એટલે પ્રદેશાદય દ્વારા ભોગવાતાં જાય છે. જેથી જેમ જેમ સમય વીતતો જાય છે. તેમ તેમ તે તે સમયમાં ગોદવાયેલાં સર્વકર્મો

ઉદયવતીનાં વિપાકોદય ફારા અને અનુદયવતીનાં પ્રદેશોદય ફારા ભોગવાઈને પર્શ થઈ જાય છે.

પૂ. આચાર્ય શ્રી દેવન્દ્રસૂરિજી મ.ના જીવન વિષે, તથા તેઓએ રચેલા અને અન્ય મહાત્માઓએ કર્મવિષયક રચેલા ગ્રંથોની માહિતી પ્રથમ કર્મગ્રંથની પ્રસ્તાવનામાં આપેલ છે. ત્યાંથી જાણી લેવી.

આ બીજા કર્મગ્રન્થનું અમે લખેલું ગુજરાતી વિવેચન પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રી જયઘોષસૂરીશ્વરજી મ. સા.ની આજ્ઞાથી પૂજ્ય ગણિવર્ય મુનિરાજ શ્રી અભયશેખરિવજયજી મહારાજશ્રીએ સંપૂર્ણ કાળજી અને ઉપયોગપૂર્વક તપાસી આપેલ છે. જ્યાં જ્યાં યોગ્ય સુધારા-વધારા કરવા તેઓશ્રીની સૂચના મળી છે તે મુજબ સુધારા-વધારા અમે કર્યા છે. તેઓશ્રીનો અમારા ઉપર આ પુસ્તક તપાસી આપવા બદલ અસીમ ઉપકાર છે. જેને વારંવાર આ સમયે નતમસ્તકે સ્મૃતિગોચર કરાએ છીએ. તથા પંડિતવર્ય શ્રી રિતલાલ ચીમનલાલભાઈએ પોતાના કર્મવિષયક વિશાલ અનુભવને અનુસારે પોતાપણું માનીને સુંદર પ્રુફ રીડીંગ કરી આપ્યું છે, તે બદલ તેઓશ્રીનો અમે આભાર માનીએ છીએ. તથા વ્યવસ્થિત ટાઈપસેટિંગ અને પ્રકાશન કરી આપવા બદલ ભરત ગ્રાફિક્સનો પણ ખૂબ જ આભાર માનીએ છીએ.

છદ્મસ્થતા, બીન ઉપયોગ દશા, તથા મતિમન્દતા આદિના કારણે જિનેશ્વર પરમાત્માની આજ્ઞાવિરૂદ્ધ જે કંઈ આ ગ્રંથમાં લખાઈ ચૂક્યું હોય તેની ત્રિવિધે ક્ષમા માગું છું અને તે ક્ષતિઓ તરફ અમારૂં ધ્યાન દોરવા વિદ્વર્દ્વર્ગને નમ્રભાવે વિનંતિ કરું છે.

આજ સુધી અમારા વડે લખાયેલાં અને પ્રકાશિત થયેલાં પુસ્તકોની આછી રૂપરેખા સામે આપેલી છે. તે જોઈ જરૂરિયાત પ્રમાણે પુસ્તકો મંગાવી વાંચી વંચાવી સદુપયોગ કરવા વિનંતિ છે.

૧૧૪૪૩, માતૃછાયા બિલ્કીંગ. બીજેમાળે, રામજીની પોળ, નાણાવટ, સુરત-૩૯૫૦૦૧ (INDIA) ટે**લીફોન નં. (૨૬૧) ૪૧૦** ૬**૬૧** 

ેલિ. ધીરજલાલ ડાહ્યાલાલ મહેતા

### અમારાં લખાયેલ પ્રકાશિત થયેલ પુસ્તકો

- (૧) યોગવિશિકા :- ઉપાધ્યાયજી કૃત ટીકાના અનુવાદ સાથે.
- (૨) **યોગશતક** :- સ્વોપજ્ઞ ટીકા તથા ટીકાના અનુવાદ સાથે.
- (3) શ્રી જૈન ધર્મના મૌલિક સિદ્ધાન્ત સામાયિકના સૂત્રો ઉપરનું વિવેચન, નવતત્ત્વ, યૌદ ગુણસ્થાનકો, કર્મોના ૧૫૮ ભેદો, સાત નયો, સપ્તભંગી, કાલાદિ પાંચ સમવાયિ કારણો ઉપર વિવેચન.
- (૪) શ્રી જૈન તત્ત્વ પ્રકાશ :- બે પ્રતિક્રમણનાં સૂત્રો ઉપર વિવેચન.
- (૫) શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર :- શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી વિરચિત શાસ્ત્રનું વિવેચન
- (દ) જૈન ધાર્મિક પારિભાષિક શબ્દકોશ :- જૈન શાસ્ત્રોમાં વારંવાર વપરાતા પારિભાષિક શબ્દોના અર્થો સંગૃહીત કર્યા છે.
- (૭) જૈન ધાર્મિક પ્રશ્નોત્તર માલા :- ભાગ-૧ પ્રૌઢ સ્ત્રી-પુરુષોને ઉપયોગી ચારસો પ્રશ્ન-ઉત્તરોનો સંગ્રહ.
- (૮) ''કર્મવિપાક'' પ્રથમ કર્મગ્રંથનું સરળ ગુજરાતી વિવેચન.
- (૯) ''કર્મસ્તવ'' હિતીય કર્મગ્રંથનું સરળ ગુજરાતી વિવેચન.
- (૧૦) ''બંઘસ્વામિત્વ'' તૃતીય કર્મગ્રંથનું સરળ ગુજરાતી વિવેચન.
- (૧૧) રત્નાકરાવતારિકા :- પ્રમાણ નયતત્ત્વાલોક ઉપરની પૂજ્ય રત્નપ્રભાચાર્ય મ. સા. રચિત ટીકા તથા તેનું સરળ ગુજરાતી વિવેચન
- (૧૨) અર્થ સહિત પૂજાસંગ્રહ :- પંચ કલ્યાણક, અંતરાયકર્મ આદિ હાલ વધુ પ્રમાણમાં ભણાવાતી પૂજાઓ તથા તેના સરળ ગુજરાતી અર્થી.

## ્રિકાલ લખાતા ગ્રંથો

- (૧) રત્નાકરાવતારિકા કુલ ૮ પરિચ્છેદ છે. ચાર પરિચ્છેદ લખાયા છે. પ્રકાશિત થાય છે. અને શેષ પરિચ્છેદો લખાય છે.
- (૨) તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર સરળ, બાલભોગ્ય ભાષાયુક્ત, પરિમિત વિવેચન.
- (3) યોગદષ્ટિસમુચ્ચય સ્વોપજ્ઞ રીકા સહિત સરળ ગુજરાતી વિવેચન.
- (૪) ''ષડશીતિ'' નામના ચોથા કર્મગ્રંથનું સરળ ગુજરાતી વિવેચન.

લિ. ધીરજલાલ **ડાહ્યા**લાલ મ**હેતા** 

## બીજા કર્મગ્રંથના પ્રકાશનમાં મળેલ આર્થિક સહયોગ

૫૦૦ કોપી શ્રી કીશોરભાઈ તથા કવિતાબેન લોસએંજીલર્સ કેલીફોનીયા- અમેરિકા. શ્રી જૈન સેન્ટર ઓફ સધર્ન કેલીફોનીયા લોસએંજીલર્સ- અમેરીકા

૧૫૦ કોપી શ્રી યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા- મહેસાણા.

૧૦૦ કોપી શ્રી જીતુભાઈ શાહ તથા નીરૂબેન એટલંટા- અમેરિકા.

૫૦ કોપી શ્રી નૌતમભાઈ મણીભાઈ ઘડીયાળી તરફથી, હસ્તે શ્રી કોકીલાબેનતથા કીરણભાઈ ઘડીયાળી. ન્યુજરસી- અમેરિકા.

૪૨૦૦ રૂા. પૂજ્ય અરૂણશ્રીજી મ. સાહેબના સદુપદેશથી માંડવીની પોળ, હરકીશનદાસશેઠની પોળની બહેનો તરફથી, અમદાવાદ.

૧૫૦૦૦ રૂા, પૂ. આચાર્યદેવશ્રી હેમપ્રભસૂરીશ્વરજી મ. સાહેબના સદુપદેશથી શ્રી નાનપુરા જૈન શ્વે૦ મૂર્તિપૂજક સંઘ તરફથી.

૧૦૦૦ રૂા. પૂ. કલાપૂર્ણસૂરીશ્વરજી મ. સાહેબનાં આજ્ઞાવર્તિની પૂજય સાઘ્વીજી મ. શ્રી વિદ્યુત્પ્રભાશ્રીજી મ. સાહેબના સદુપદેશથી.

૧૦૦૦ રૂા. પૂ. ચંદ્રકલાશ્રીજી મ. સાહેબના સદુપદેશથી શ્રી દિવ્ય વસુંઘરા એપાર્ટમેન્ટન**ી બહેનો તરફથી**.

પુસ્તકના પ્રસાર**ણ નિ**ત્મત્ત મળેલ સહયોગમાં ઉપરોક્ત સર્વે મહાનુભાવોનો અમે અંતઃક**રણપૂર્વક આભાર મા**નીએ છીએ.

> લિ. દ્યીરજલાલ કાહ્યાલાલ મહેતા.

#### શ્રીમદ્ યશોવિજયજી **જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા** - સ્ટેશન રોડ, રંગમહોલના નાકે, મહેસાણા.

(ઉ. ગુજરાત, INDIA)

જૈત ધર્મનાં શાસ્ત્રોનું પ્રારંભથી સુંદર અધ્યાપન કરાવનાર આ એક જ સંસ્થા છે. મેં આ સંસ્થામાં રહીને જ આઠ વર્ષ સુધી ધાર્મિક અભ્યાસ કર્યો છે. ભારતભરમાં પાઠશાળામાં ભણાવનાર શિક્ષકબંધુઓ આ સંસ્થામાં તૈયાર થયેલ છે. આજ સુધી લગભગ દોઢસો ભાઈઓએ અભ્યાસ કરી દીક્ષા પણ સ્વીકારી છે. ન્યાય વ્યાકરણ અને ઉચ્ચ ધાર્મિક શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરાવવામાં આવે છે. ભણતા વિદ્યાર્થીઓને અભ્યાસકાળ દરમ્યાન અને અભ્યાસ પૂર્ણ કરે ત્યારે સારો પુરસ્કાર આપવામાં આવે છે. તો આપશ્રીના બાળકોને ઉત્તમ ધાર્મિક સંસ્કાર તથા અભ્યાસ માટે આ સંસ્થામાં મોકલવા વિનંતિ છે.

તથા આ સંસ્થાને આર્થિકક્ષેત્રે વધુ દઢ કરવા દાતાઓને નમ્ર વિનંતિ છે કે સમ્ચગ્દર્શન-સમ્ચગ્જ્ઞાન-અને સમ્ચગ્યારિત્રનો ધોધ વરસાવતી આ સંસ્થાને અવશ્ય યાદ કરવા જેવી છે. લાભ લેવા માટે ખાસ વિનંતિ છે. આ સંસ્થામાં દાન આપવાની અનેક યોજનાઓ છે તથા વિક્રમ સંવત ૧૯૫૪માં આ સંસ્થા સ્થપાયેલી છે. બે વર્ષ પછી આ સંસ્થાને ૧૦૦ વર્ષ પૂર્ણ થાય છે તેનો શતાબ્દિ મહોત્સવ ઉજવવાનો છે. તો આ શુભ પ્રસંગે રત્નત્રયીનું પ્રસારણ કરતી આ સંસ્થાને અવશ્ય યાદ કરશો. એવી આશા રાખું છું.

> લિ. દ્યીરજલાલ ડાહ્યાલાલ મહેતા.

# બે બોલ

#### -મૂનિ અભયશેખરવિજય ગણિ

અદ્ભૂત છે જૈન શાસન ! એણે આત્માની ઓળખ કરાવી છે. આત્માના સ્વરૂપનો પરિચય કરાવ્યો છે.

એ સ્વરૂપમાં ભળેલી વિકૃતિઓ અને એનાં કારણો વર્ણવ્યાં છે. (પ્રથમકર્મગ્રંથમાં)

ના, એ એટલેંથી જ અટકી ગયું નથી. આ વિકૃતિઓ ક્રમશઃ કઈ રીતે દૂર થાય એનું સવિસ્તર વર્ણન પણ એણે પોતાના વિશાળ શ્રુતસાગરમાં કરેલું છે.

કેટલે કેટલે અંશે વિકૃતિઓનો હ્વાસ થવાથી આત્મા સ્વકીય આરોગ્ય તરફ કેટલો કેટલો આગળ વધે છે ? શી શી તેની અવસ્થાઓ થાય છે ? તે તે અવસ્થાઓમાં ક્યા ક્યા દોષો ક્ષીષ્ટ થાય છે ? એનાથી આત્માને શું લાભ થાય છે ? વિગેરે રસપ્રદ બાબતોનું વર્શન એ પણ શ્રી જૈન શાસનની, હા, માત્ર જૈનશાસનની જ મોનોપોલી છે.

વિશ્વમાં પુદ્ગલથી ભિન્ન એવા સ્વતન્ત્ર આત્મદ્રવ્યની ગુણવિકાસની અપેક્ષાએ ૧૪ અવસ્થાઓ- એ ૧૪ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. ક્યા ક્યા દોષનો કેટલે અંશે હ્વાસ થવાથી કેવા પુષા પ્રગટ થાય છે અને એના પ્રભાવે કેટલા કર્યો બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાની અપેક્ષાએ જીવને અસરકર્તા રહ્યા નથી આ બધી બાબતોનું સુંદર નિરૂપણ ગ્રન્થકાર આચાર્યભગવંત શ્રી દેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે બીજા "કર્મસ્તવ" ગ્રંથમાં કર્યું છે. "એક પંથ દો કાજ" એ નયે તેઓશ્રીએ આ વર્ણન કરવાની સાથે સાથે જ શાસનપતિ શ્રીવીરપ્રભુની સ્તવના કરી લીધી છે. (માટે એનું નામ "કર્મસ્તવ" રખાયું છે).

આ બીજા કર્મગ્રંથનું પણ આજ સુધીમાં અનેકવિધ સાહિત્ય પ્રકાશિત થઈ ચુક્યું છે. દરેકની પોતપોતાની શૈલી હોય છે. અનેક સાધ્વીજી ભગવતોને અનેક વિપયનું અધ્યાપન કરાવનારા શ્રી ધીરૂભાઈ પંડિત પણ, પદાર્થનો એકદમ વિસ્તાર કરવાની ને પ્રારંભમાં જ ઉપર ઉપરની પણ ઘણી માહિતીઓ અધ્યેતાવર્ગને આપી દેવાની શૈલી સાથે શ્રી સંઘસમક્ષ પ્રસ્તુત થયા છે. અને અત્યન્ત વિસ્તૃત વિવેચન શ્રી સંઘના કરકમલમાં પુરસ્કૃત કરી રહ્યા છે. તે તે ગુણઠાણે સંભવિત સત્તાસ્થાનો, વિવિધ પ્રશ્ન-ઉત્તરો, વિગેરે દ્વારા વિષયને વધુ વિશદ બનાવવાનો તેઓએ હિંમતપૂર્વક પ્રયાસ કર્યો છે જે વિસ્તારરૂચિવાળા જીવોને આનંદપ્રદ બનશે. તેમજ આગળ આગળના ગ્રન્થો સુધી કદાચ ન પહોંચી શકનાર અધ્યેતાને પણ ઉપર-ઉપરના ગ્રન્થોમાં નિરૂપિત વિષયોનો કંઈક આસ્વાદ જરૂર. મળી રહેશે.

બીજા કર્મગ્રંથના અધ્યેતાઓને એક ખાસ સૂચન કરવાનું મન થાય છે કે આ ગ્રન્થનો વિષય એ માત્ર વાંચી જવાનો વિષય નથી. પણ ગોખીને યાદ રાખવાનો વિષય છે. વારંવાર પુનરાવર્તન દ્વારા આ પદાર્થોને જેઓ અસ્થિમજ્જા જેવા કરી શકતા નથી તેઓને આગળ ત્રીજા વિગેરે કર્મગ્રંથોમાં ગતિ થવી દુષ્કર બની જાય છે ને ડગલેને પગલે સ્ખલના જ થયા કરે છે માટે ખૂબ વિસ્તાર જોઈને આ કર્મગ્રંથને માત્ર વાંચવા-સમજવાનો વિષય બનાવી દેવાની ભૂલ ન કરવી.

વિવિધ સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવાનો શ્રી ધીરૂભાઈનો ઉત્સાહ અદમ્ય છે. ને તદ્દરસાત્ તેઓની અનેકગ્રન્થોના વિવેચનાદિની પ્રવૃત્તિ નિરંતર ચાલુ રહેલી જણાય છે. તેઓની આ સાહિત્યયાત્રા શ્રી જૈનશાસનના શ્રુતભંડારને સમૃધ્ધ કરનારી બની રહો એવી પરમકૃપાળુ પરમાત્માને પ્રાર્થના સાથે વિરમું છું.

લિ.

શ્રી પ્રેમ-ભુવનભાનુ-ધર્મજિત-જયશેખર સૂરીશ્વર શિપ્યાણ **મુનિ અભયશેખરવિજય ગણિ.** 

## કર્મનું માહાત્મ્ય

સંસારી પ્રત્યેક જીવો (અયોગી વિના) પ્રત્યેક સમયે કર્મ બાંધે છે. આ કર્મ કાર્મણવર્ગણાનું બને છે. કાર્મણ વર્ગણા સમસ્ત લોકાકાશ વ્યાપી છે. જીવ જે આકાશ પ્રદેશમાં વ્યાપીને રહે છે. ત્યાં રહેલી વર્ગણા જ જીવ વડે ગૃહીત થાય છે. તૈલાદિ દ્રવ્યથી સ્નિગ્ધ શરીરને જેમ રજ ચોંટે છે. તેમ રાગ-દેષ અને મોહાદિથી વ્યાપ્ત જીવને આ કાર્મણવર્ગણા ચોંટે છે, કર્મરૂપે બને છે. અને આત્મદ્રવ્યની સાથે ક્ષીરનીરવત્-લોહાગ્નિવત્ લોલીભાવને પામે છે.

પ્રતિસમયે બંધાતાં કર્મોની દલિકરચના અબાધાકાળને છોડીને થાય છે. જે કર્મ જેટલી સ્થિતિવાળું બંધાય છે તે કર્મના તેટલા સો વર્ષનો અબાધાકાળ હોય છે. એટલે તેટલા સો વર્ષ પછીના સમયોથી દલિકરચના થાય છે. બધ્યમાન્ સમયે દલિકરચનાનો આ નિયમ રહે છે. પરંતુ કર્મ બાંધ્યા પછી એક આવલિકા કાળ વીત્યા બાદ તે કર્મમાં અનેક ફેરફારો (કરણો) લાગુ પડે છે.

જે કર્મ જેટલી લાંબી સ્થિતિવાળું અને જેટલા તીવ્ર-મંદ રસવાળું બંધાયું હોય છે તેટલી લાંબી સ્થિતિવાળું કે તેટલા તીવ્ર-મંદ રસવાળારૂપે જ ભોગવવું પડે તેવો નિયમ નથી. બધ્યમાન સમયે અધ્યવસાયને અનુસારે કર્મ બંધાય છે પરંતુ બંધાયા પછી અધ્યવસાયોની પરાવૃત્તિને અનુસારે દીર્ઘસ્થિતિવાળું કર્મ દ્રસ્વસ્થિતિવાળું (અપવર્તના) અને દ્રસ્વસ્થિતિવાળું કર્મ દીર્ઘસ્થિતિવાળું (ઉદ્વર્તના) થઈને પણ ભોગવાય છે. તેવી જ રીતે તીવ્રરસે બંધાયેલું કર્મ પશ્ચાતાપ-પ્રાયશ્ચિત્ત અને આલોચના વડે મંદરસવાળું થઈને પણ ભોગવાય છે અને મંદરસે બંધાયેલું કર્મ પાપપ્રશંસા-અભિમાનાદિ વડે તીવ્રરસવાળું થઈને પણ ભોગવાય છે. તથા બાંધેલાં શુભકર્મો પરિણામની પરાવૃત્તિથી અશુભમાં સંક્રમિત પણ થાય છે અને અશુભ બાંધેલાં કર્મા શુભમાં પણ સંક્રમિત થાય છે. એટલે જીવ પોતાના શુભાશુભ પુરુષાર્થ અને પરિણામના આધારે કર્માને પરાવર્તિત કરી શકે છે.

જૈન દર્શનકારો જેને "કર્મ" કહે છે તેને જ અન્યદર્શનકારો કોઈ "અવિદ્યા" કોઈ "પ્રકૃતિ" અને કોઈ "માયા" કહે છે. પરંતુ જીવને જન્મ- જરા-મરણ, દુઃખ-સુખ આદિ ચિત્ર-વિચિત્ર પ્રાપ્ત થતી સ્થિતિમાં કોઈને કોઈ હેતુ સર્વ દર્શનકારોએ માનેલ છે. જીવની સાથે આ અન્યતત્ત્વ જો ભળેલું ન હોય તો શુદ્ધ-બુદ્ધ આત્માની અવિકૃતદશાના કારણે જેમ સિદ્ધ પરમાત્માને કર્મબંધ થતો નથી તેમ સંસારી જીવને પણ બંધ ઘટી શકે નહીં.

માટે જીવમાં અનાદિથી કોઈ એવું તત્ત્વ ભળેલું છે કે જે તેના **વિપાકેદય** દ્વારા આત્માની ચેતનાને રાગ-દેય-મોહાદિ ભાવયુક્ત કલેશવાળી કરે છે. અને **તેના** વડે અપૂર્વ-અપૂર્વ કર્મબંધ થાય છે.

આત્માને આ અન્યદ્રવ્યનો (કર્મનો) સંયોગ તે જ સંસાર, અને આત્માને આ અન્ય દ્રવ્યનો (કર્મનો) જે વિયોગ તે મોક્ષ કહેવાય છે. આ રીતે આત્માની જ સંસાર અને મુક્ત એમ બે અવસ્થા છે. પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ યોગબિન્દુમાં કહ્યું છે કે-

#### आत्मा तदन्यसंयोगात्संसारी तद्वियोगतः । स एव मुक्त एतौ च, तत्त्वाभाव्यात्तयोस्तथा ॥ ६ ॥

આ આત્મા પોતાનામાં રહેલી **યોગ્યતા** (ભવ્યતા)ના બળે અને કાલ-સ્વભાવાદિ અપેક્ષાકારણોની સાહાય્યના બળે દોષોને વમતો ગુણોને પ્રાપ્ત કરતો ઉપર-ઉપરના ગુણસ્થાનકોમાં આરોહિત થાય છે. ગુણસ્થાનકનો વિકાસ જેમ જેમ વધે છે તેમ તેમ કર્મોના-બંધ-ઉદય-ઉદીરણા-અને સત્તાનાં બળો ઘટે છે. કર્મોને તોડવાનો માત્ર આ જ એક ઉપાય છે કે દોષોનો હ્રાસ કરવો અને ગુણોની વૃદ્ધિ કરવી. ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં દોષ હાનિ અને ગુણવૃદ્ધિને કારણે જ આ કર્મગ્રંથમાં જણાવ્યા મુજબ બંધાદિની હાનિ યુક્તિયુક્ત ઘટે છે. જો કર્મોને દૂર કરવામાં દોષહાનિ અને ગુણવૃદ્ધિ તરફ ધ્યાન આપવામાં ન આવે તો કર્મો તીવ્ર બનતાં છતાં આ જીવને અનંત દુઃખની ખાણમાં નાખી દે છે. કર્મોની બળવત્તરતા થતાં જીવ દુઃખી અને ગુણોથી પતિત થાય છે. માટે જ પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મ.શ્રીએ જ્ઞાનસારાષ્ટકમાં કર્મોની પ્રાબલ્યતા નીચે મુજબ જણાવી છે-

येषां भूभङ्गमात्रेण, भज्यन्ते पर्वता अपि । तैरहो कर्मवैषम्ये, भूपैभिक्षा नाप्यते ॥ २१-२ ॥ आरूढाः प्रशमश्रेणिं, श्रुतकेवलिनोऽपि च । भ्राम्यन्तेऽनन्तसंसारमहोदुष्टेन कर्मणा ॥ २१-५ ॥

કર્મોની દારૂણતા સમજીને ઉત્તમ મુમુક્ષુ મહાત્માઓએ તેના વિનાશ અને પરાભવ માટે સદા જાગૃત રહેવું જોઈએ. તથા દિન-પ્રતિદિન વધુ અધ્યાત્મપ્રિય બનવું જોઈએ.

#### િલિ. ધીરજલાલ ડાહ્યાલાલ મહેતા.

## પ્રુફ સંશોધનની સાથે....સાથે....

માનનીય પંડિતવર્ય શ્રી ધીરજલાલભાઈએ ગત સાલ કર્મગ્રન્થનું પ્રથમ પુસ્તક **''પ્રથમ કર્મગ્રંથ કર્મવિપાક''** પ્રકાશિત કરી સરલ ભાષામાં કર્મના મુર્મને સમજાવવા એક શુભ પ્રયત્ન કરેલ.

અભ્યાસી જીવોની તે ગ્રન્થની અભ્યર્થનાને પોતાના પ્રયત્નની સફળતા સ્વીકારી આ **''દિતીય કર્મગ્રન્થ-કર્મસ્તવ''** પંડિતજીની આગવી શૈલીમાં પ્રકાશિત થઈ રહેલ છે.

લખાણમાં કોઈ ભાષાની ભભક નથી કે કોઈ તેવો શબ્દાડંબર નથી, માત્ર સીધી-સાદી સરળ ભાષામાં જ્ઞાન પિપાસુ જીવોના હૈયામાં ઉતરી જાય તેવી વિશિષ્ટ શૈલીથી ગ્રંથકારનો આશય બરાબર જળવાય તે રીતે આ વિવેચન છે. લખવાનો પ્રયત્ન થયેલ છે.

વિવેચનમાં સામાન્ય ક્રમ મુજબ પ્રથમ ગ્રંથકાર પૂ. આ. દેવ શ્રી દેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મ. સા. રચિત મૂળ ગાથા, છાયા ત્યારબાદ મહત્વના શબ્દોના અર્થ, મૂળ ગાથાનો સામાન્ય અર્થ અને ત્યારબાદ તેના ઉપર વિવેચન સરળ ભાષામાં રજૂ કરેલ છે.

ત્યારબાદ આ જ ગ્રન્થને વધુ સ્પષ્ટ કરવા તેમજ સુગ્રાહ્ય બનાવવા સરળ પ્રશ્નોત્તરી તેમજ વિવેચનમાં આવતા કઠિન શબ્દોના અર્થ આપેલ છે.

આ વિવેચનમાં આત્મવિકાસની ભૂમિકાને અનુરૂપ ગુણસ્થાનકોનું સ્વરૂપ સુંદર રીતે સમજાવેલ છે. તો સાથે સાથે એક સમયે આત્માને કર્મની કેટલી પ્રકૃતિઓ વળગેલ છે તેનું વિશદરીતે વર્શન કરતાં તે ગુણસ્થાનકોમાં જ ભિન્ન-ભિન્ન વિવક્ષાએ એક આત્માને સત્તાગત કર્મો કેટલાં અને કેવી રીતે હોઈ શકે તેનું સ્પષ્ટીકરણ કરેલ છે.

છેલ્લા ૪૦થી પણ વધુ વર્ષોથી જૈન જગતમાં પૂ. સાધુ-સાધ્વીજી મ. સાહેબોને અધ્યયન કરાવતાં પંડિતજીએ આ વિષયમાં ઊંડું મંથન કરેલ છે. તેમજ દેશ-પરદેશમાં જ્ઞાનાર્થી જીવોને જૈનધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવવાનો તેમનો વિશિષ્ટ અનુભવ છે તેથી અનુભવપૂર્ણ તેમનું આ આલેખન પણ અભ્યાસક વર્ગને ખૂબ ખૂબ ઉપકારક બનશે.

આ ગ્રંથના વાંચન-મનન દ્વારા અભ્યાસી આત્માઓ કર્મમુક્તિને પ્રાપ્ત કરે એજ અભ્યર્થના

દોશી રતિલાલ ચીમનલાલ લોદરાવાળા અંદચાપક હેમચન્દ્રચાર્ચ જેન પાઠશાળા અમદાવાદ

### પ્રથમ કર્મગ્રંથનું સંક્ષેપમાં પુનરાવર્તન

આપણે હવે બીજો કર્મગ્રંથ "કર્મસ્તવ" શરૂ કરીએ છીએ, તેમાં પ્રથમ કર્મગ્રંથમાં આવેલ વિષય અત્યન્ત કંઠસ્થ હોવો જરૂરી છે. કારણ કે તેના ઉપર જ બીજા-ત્રીજા આદિ કર્મગ્રંથોની રચના છે. તેથી સંક્ષેપમાં આપણે પ્રથમ કર્મગ્રંથ સંભાળી જઈએ. જો મુખપાઠ ન હોય તો મુખપાઠ કરી લેવો ખાસ જરૂરી છે.

મિથ્યાત્વાદિ કર્મબંધના હેતુઓ દ્વારા આત્માની સાથે કાર્મણવર્ગણાનું શ્રીરન્નીરની જેમ અથવા લોહાગ્નિની જેમ એકમેક થઈ જવું, તેનું કર્મરૂપે રૂપાન્તર થવું તે **કર્મ** કહેવાય છે તે ચાર પ્રકારે બંધાય છે.

- (૧) જ્ઞાનાદિ ગુણને ઢાંકવાનો સ્વભાવ તે **પ્રકૃતિબંધ**.
- (૨) બંધાયેલ કર્મ આત્મા સાથે કેટલો ટાઈમ રહેશે ? તેના કાલમાપનું નક્કી થવું તે સ્થિતિબંધ.
- (૩) કર્મોના પાવરનું-જુસ્સાનું નક્કી થવું તે **રસબંધ.**
- (૪) કર્મોના પ્રદેશોનું પ્રમાણ નક્કી થવું તે પ્રદેશબંધ.

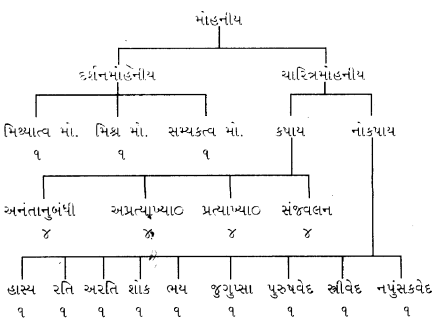
કર્મના આઠ ભેદ છે. તેના પ્રતિભેદો ૧૨૦/૧૨૨/૧૪૮ અને ૧૫૮ છે. તે આ પ્રમાણે -

- (૧) જ્ઞાનાવરણીય કર્મ: આત્માના જ્ઞાન ગુણનું આવરણ કરનાર જે કર્મ તે. તેના પાંચ ભેદો છે. જ્ઞાનના ભેદો પાંચ છે માૃટે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના પણ પાંચ ભેદો છે.
  - (૧) મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ. (૨) શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મ.
  - (૩) અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ. (૪) મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણીય કર્મ
  - (૫) કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મ.
- (૨) દર્શનાવરણીય કર્મ: વિષયને સામાન્યપણે જાણવું તે દર્શન તેને આવરણ કરનારૂં જે કર્મ તે દર્શનાવરણીય કર્મ. તેના ૪+૫ = ફુલ ૯ ભેદ છે. (૧) ચશુદર્શન, (૨) અચશુદર્શન, (૩) અવધિદર્શન. (૪) કેવલદર્શન, આ ચાર આત્મગુણોને ઢાંકનારાં જે કર્મો તે ચાર દર્શનાવરણીય કર્મ. તથા

સુખે સુખે જાગૃત થવાય તે નિદ્રા. ૧. દુઃખે દુઃખે, મુશ્કેલીથી, પ્રયત્નવિશેષથી જાગૃત થવાય તે નિદ્રાનિદ્રા. ૨. બેઠાં બેઠાં અને ઉભાં ઉભાં ઉઘ આવે તે પ્રચલા. ૩. ચાલતાં ચાલતાં ઉઘ આવે તે પ્રચલાપ્રચલા. ૪. દિવસે ચિંતવેલું કાર્ય રાત્રે કરે છતાં ખબર ન પડે તેવી ગાઢ નિદ્રા તે થીણિધ્ધ અથવા સ્ત્યાનર્ધિ. ૫. એમ ૪ દર્શનાવરણીય તથા પાંચ નિદ્રા કુલ ૯ દર્શનાવરણીય છે.

- (૩) વેદનીય કર્મ જીવને સાંસારિક ભોગ-સુખોની સાનુકુળતા અને પ્રતિકુલતા અપાવનારૂં જે કર્મ તે. તેના ૨ ભેદ છે.
  - (૧) સુખ રૂપે અનુભવાય તે સાતાવેદનીય.
  - (૨) દુઃખ રૂપે અનુભવાય તે અસાતાવેદનીય.
- (૪) મોહનીય કર્મ આત્માને સંસારમાં મુંઝવે-મોહ પમાડે. વિવેકશૂન્ય કરે તે મોહનીય કર્મ, તેના મુખ્ય ર ભેદ છે. (૧) દર્શનમોહનીય. (૨) ચારિત્ર મોહનીય. તેમાં દર્શન મોહનીયના ૩, અને ચારિત્રમોહનીયના ૧૬+૯ = ૨૫ ભેદ છે.
  - (૧) જિનેશ્વર પરમાત્માનો ધર્મ રૂચે જ નહીં તે મિથ્યાત્વમોહનીય.
- (૨) જિનેશ્વર પરમાત્માના ધર્મ ઉપર રૂચિ- અરૂચિ ન થાય. નાલીકેર દ્વીપના મનુષ્યોને અનાજ ઉપર હોય તેમ તે મિશ્રમોહનીય.
- (૩) જિનેશ્વર પરમાત્માનો ધર્મ રૂચે. પરંતુ તેમાં શંકા-કાંક્ષાદિ થાય તે સમ્યક્ત્વ મોહનીય.

ચારિત્રમોહનીયના અનંતાનુબંધી-અપ્રત્યાખ્યાનીય. પ્રત્યાખ્યાનાવરણ તથા સંજવલન એમ ચાર કષાયો તથા તેના દરેકના ક્રોધ માન-માયા-લોભ એમ ચાર-ચાર ભેદો કરતાં કુલ ૧૬ ભેદો થાય છે તથા હાસ્ય-રતિ-અરતિ-ભય-શોક-દુર્ગંછા. પુરુષવેદ, સ્રીવેદ, અને નપુંસકવેદ એમ ૯ નોકષાય મોહનીય છે. આ પ્રમાણે 3 + ૧૬ + ૯ = ૨૮ મોહનીયકર્મની પ્રકૃતિઓ છે. તેમાં મિશ્ર મોહનીય અને સમ્યક્ત્વ મોહનીય આ બે કર્મો મિથ્યાત્વમોહનીયના જ મંદ-મંદતર રસથી બને છે માટે પોતાના રૂપે બંધાતી નથી. તેથી બંધમાં ૨૬, ઉદયમાં ૨૮, ઉદીરણામાં ૨૮, અને સત્તામાં ૨૮ પ્રકૃતિઓ છે.



- ્ર (પ) આયુષ્યકર્મ જીવને પોતપોતાના ભવમાં જકડી રાખે, નીકળવા ન દે તે આયુષ્યકર્મ. તેના ૪ ભેદ છે.
  - (૧) નરકભવમાં પ્રતિબંધ કરે, નીકળવા ન દે તે નરકાયુષ્ય
  - (૨) તિર્યંચભવમાં પ્રતિબંધ કરે, નીકળવા ન દે તે તિર્યંચાયુષ્ય.
  - (૩) મનુષ્યભવમાં પ્રતિબંધ કરે, નિકળવા ન દે તે મનુષ્યાયુષ્ય.
  - (૪) દેવભવમાં પ્રતિબંધ કરે, નિકળવા ન દે, તે દેવાયુષ્ય.
- (६) નામકર્મ : જીવને સાંસારિક શરીર તથા શરીરસંબંધી સામગ્રી આદિ અપાવનારૂં જે કર્મ તે નામકર્મ. તેના ૪૨/૯૩/૧૦૩ અને ૬૭ ભેદો છે.

જેના પેટાભેદો થઈ શકે તે પિંડપ્રકૃતિ. તે ૧૪ છે. જેના પેટાભેદ ન હોય તે પ્રત્યેકપ્રૃતિ તે - ૮ છે. ત્રસ આદિ ક્રમશઃ દશ પ્રકૃતિઓ તે ૧૦ છે. સ્થાવર આદિ ક્રમશઃ દશ પ્રકૃતિઓ તે ૧૦ છે.

४२

આ ૪૨ નો અંક ૯૩૧૦૩ અને ૬૭ ના અંકને સેમજવા માટે ઉપયોગી છે. બંધ-ઉદય ઉદીરણા અને સત્તા આદિમાં ૪૨ નો વ્યવેહાર ક્યાંય નથી. ચૌદ પિંડપ્રકૃતિના પેટાભેદો ૬૫ થાય છે. તે ક્રમશઃ આ પ્રમાણે છે.

- (१) गतिना ४ (६) संवातनना ५ (११) रसना ५
- (૨) જાતિના ૫ (૭) સંઘયણના ૬ (૧૨) સ્પર્શના ૮
- (૩) શરીરના ૫ (૮) સંસ્થાનના ૬ (૧૩) આનુપૂર્વીના ૪
- (૪) ઉપાંગના ૩ (૯) વર્ણના ૫ (૧૪) વિહાયોગોતના ૨
- (૫) બંધનના ૫ (૧૦) ગંધના ૨ ફુલ ૬૫

આ ૬૫ પેટાભેદોમાં ૮ પ્રત્યેક, ૧૦ ત્રસદશક, અને ૧૦ સ્થાવરદશક ઉમેરો તો ૬૫ + ૮ + ૧૦ + ૧૦ = ૯૩ થાય છે. કેટલાક આચાર્યો પાંચ બંધનને બદલે ૧૫ બંધન માને છે તેમ ગણીએ તો ૧૪ પિંડપ્રકૃતિના પેટાભેદો ૬૫ને બદલે ૭૫ થાય છે તે ૭૫ માં ૮ + ૧૦ + ૧૦ ઉમેરીએ તો ૧૦૩ થાય છે.

બંધ-ઉદય-અને ઉદીરણામાં પાંચ બંધન અને પાંચ સંઘાતને એમ ૧૦ શરીરની સાથે સમાન અને સહવર્તી હોવાથી શરીરની અંદર જ ગણાય છે. તથા વર્ણના પ, ગંધના ર, રસના પ, અને સ્પર્શના ૮, એમ પેટાભેદ ૨૦ ને બદલે વર્શ-ગંધ રસ અને સ્પર્શ એમ ચાર જ ગણાય છે તેથી પ બંધન, પ સંઘાતન, અને વર્શાદિના ૧૬ ભેદોની સંખ્યા કુલ (૫ + ૫ + ૧૬ =) ૨૬ ભેદો ઓછા કરવાથી ૧૪ પિંડપ્રકૃતિના ૩૯ ભેદો થાય છે. તેમાં ૮ પ્રત્યેક. ૧૦ ત્રસદશક, અને ૧૦ સ્થાવરદશક ઉમેરવાથી નામકર્મની ૬૭ પ્રકૃતિ થાય છે. બંધ-ઉદય-અને ઉદીરણામાં આ ૬૭ જ લેવાય છે.

|                   | બંધમાં | ઉદયમાં | ઉદીરણામાં | સત્તામાં      |  |
|-------------------|--------|--------|-----------|---------------|--|
| પિંડપ્રકૃતિના     | 36     | 36     | 36        | દપ ૭૫         |  |
| પ્રત્યેકપ્રકૃતિના | ۷      | ۷,     | ۷         | ۷             |  |
| ત્રસદશકના         | ૧૦     | 90     | 90        | ૧૦            |  |
| સ્થાવરદશકના       | ૧૦     | 4.1    | 90        | ૧૮            |  |
| કુલ               | ₹9     | ર છ    | ६७        | <b>૯૩/૧૦૩</b> |  |

- (૭) <mark>ગોત્રકર્મ જ</mark>ીવને ઉંચા-નીચા કુલમાં જન્મ અપાવે તે. તેના ૨ ભેદ છે. ઉચ્ચગોત્ર તથા નીચગોત્ર.
  - (૧) ઉંચા-ક્ષત્રિયાદિ ફળોમાં જન્મ અપાવે તે ઉચ્ચગોત્ર.
  - (૨) નીચા-ભિક્ષુકાદિ ફળોમાં જન્મ અપાવે તે નીચગોત્ર.
- (૮) <mark>અંતરાયકર્મ</mark> આત્માના દાન-લાભ આદિ ગુણોમાં વિ<mark>ષ્</mark>ન કરનારૂં જે કર્મ તે અંતરાયકર્મ. તેના પાંચ ભેદો છે.

દાન-લાભ-ભોગ-ઉપભોગ અને વીર્ય એમ પાંચ ગુજ્ઞોમાં વિઘ્ન કરનારા તરીકે અંતરાય કર્મ પણ પાંચ પ્રકારે છે.

હવે આ આઠે કર્મોની ઉત્તરપ્રકૃતિઓ જે ૧૨૦-૧૨૨-૧૪૮ છે. તે ચૌદ ગુણસ્થાનકો ઉપર બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તામાં વિચારવાની છે. બંધમાં ૧૨૦ પ્રકૃતિઓ ગણાશે, ઉદય અને ઉદીરણામાં સમ્યક્ત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીય ગણવાથી ૧૨૨ ગણાશે, અને સત્તામાં આ બે મોહનીય તો ગણવાની જ છે તદુપરાંત પ બંધન, પ સંઘાતન, અને વર્ણાદિની ૨૦ ગણવાથી ૧૪૮ની સંખ્યા ગણાશે. (પંદરબંધન ગણીએ તો ૧૫૮ પણ થાય છે)

|        | જ્ઞાના | દર્શના | વેદ. | મોહ. | આયુષ્ય | નામ            | ગોત્ર | અંત. | કુલ     |
|--------|--------|--------|------|------|--------|----------------|-------|------|---------|
| બંધ    | પ      | હ      | ૨    | ૨૬   | ४      | 59             | N     | પ    | १२०     |
| ઉદય    | પ      | ૯      | ર    | ૨૮   | ४      | €9             | ર     | પ    | ૧૨૨     |
| ઉદીરણા | પ      | . C    | ર    | ૨૮   | ४      | €9             | ર     | પ    | ૧૨૨     |
| સત્તા  | પ      | ્      | ૨    | ૨૮   | ४      | <b>৫3</b> ,৭০३ | ર     | પ    | १४८ १५८ |

આ પ્રમાણે પહેલા કર્મગ્રંથનું સંક્ષેપમાં આપણે પુનરાવર્તન કરી ગયા. હવે બીજા કર્મગ્રંથની શરૂઆત કરીએ.

ધીરજલાલ ડાહ્યાલાલ મહેતા.

## डर्मस्तव नामना द्वितीय डर्मग्रंथनी मूणगाथास्रो

तह थुणिमो वीरजिणं, जह गुणठाणेसु सयलकम्माइं । बंधुदओदीरणया, सत्तापत्ताणि खवियाणि ॥ १ ॥ मिच्छे सासणमीसे. अविरयदेसे पमत्त अपमत्ते । नियद्गि अनियद्गि, सुहमुबसम खीण सजोगिअजोगि गुणा । ॥ २ ॥ अभिनवकम्मग्गहणं, बंधो ओहेण तत्थ वीससयं । तित्थयराहारगद्गवज्नं, मिच्छंमि सतरसयं ॥ 3 ॥ नरयतिग जाइथावर चउ, हुंडायवछिवट्ठनपुमिच्छं । सोलंतो इगहियसय, सासणि तिरिथीणदुहगतिगं ॥ ४॥ अणमञ्झागिइसंघयणचउ, निउञ्जोअ कुखगइत्थिति । पणवीसंतो मीसे, चडसयरि दुआडयअबंधा ॥ ५॥ सम्मे सगसयरि जिणाउबंधि, वइरनरतिगबियकसाया । उरलदुगंतो देसे, सत्तद्वी तियकसायंतो ॥ ६ ॥ तेवट्टि पमत्ते सोग, अरइ अधिरदुग अजस अस्सायं । वुच्छिज छच्च सत्त व, नेइ सुराउं जया निट्ठं ॥ ७ ॥ गुणसिट्ठ अप्पमत्ते, सुराउं बंधंतु जइ इहागच्छे । अन्नह अट्टावन्ना, जं आहारगद्गं बंधे ॥८ ॥ अडवन्न अपुळ्वाइंमि, निद्दुगंतो छपन्न पणभागे । स्रद्गपणिंदि सुखगइ, तसनवउरलविणुतण्वंगा ॥ ९ ॥ समचउरनिमिणजिणवन्न, अगुरुलहुचउ छलंसि तीसंतो । चरमे छवीसबंधो हासरईक्च्छभयभेओ ॥ १० ॥ अनियद्वि भागपणगे, इगेगहीणो द्वीसविहबंधो । पमसंजलणचउण्हं, कमेण छेओ सतर सहमे ॥ ११॥

चउदंसण्चजसनाणविग्घदसगंति सोलस्च्छेओ । तिसु सायबंधछेओ, सजोगिबंधंतुणंतो अ ॥ १२॥ उदओ विवागवेयणमुदीरणमपत्ति इह दुवीससयं । सतरसयं मिच्छे मीस-सम्मआहारजिणणुदया ॥ १३॥ सुहमितगायविमच्छं, मिच्छंतं सासणे इगारसयं । निरयाणुपुव्विणुदया, अणथावरइगविगलअंतो ॥ १४ ॥ मीसे सयमण्युव्वी-ण्दया मीसोदएण मीसंतो । चउसयमजए सम्मा-णुपुव्विखेवा बियकसाया ॥ १५ ॥ मण्तिरिण्पृच्चि विउवद्ग, दृहग अणाइज्जदग सतरछेओ । सगसीइ देसि तिरिगइ, आउ निउज्जोय तिकसाया ॥ १६ ॥ अट्टच्छेओ इगसी, पमत्ति आहारजुगलपक्खेवा । थीणतिगाहारगदुगछेओ, छस्सयरि अपमत्ते ॥ १७ ॥ सम्मत्तंतिमसंघयणतियगच्छेओ बिसत्तरि अपुळ्वे । हासाइछक्कअंतो, छसद्रि अनियद्रिवेयतिगं ॥ १८ ॥ संजलणतिगं छछेओ, सद्वि सुहुमंमि तुरियलोभंतो । उवसंतगुणे गुणसद्वि, रिसहनारायदुगअंतो ॥ १९ ॥ सगवन्न खीण द्चरमि निदृद्गंतो अ चरमि पणपन्ना । नाणंतरायदंसणचउ. छेओ सजोगि बायाला ॥ २० ॥ तित्थुदया उरलाथिर-खगइदुग-परित्ततिग-छ-संठाणा । अगुरुलहवन्नचउ-निमिण-तेयकम्माइसंघयणं ॥ २१ ॥ दूसर सूसर साया-साएगयरं च तीस वुच्छेओ । बारस अजोगि सुभगा-इज्ज जसन्नयरवेयणीयं ॥ २२ ॥ तसतिग पणिंदि मणुयाउ-गई जिणुच्चं ति चरमसमयंतो । उदउब्बुदीरणा परमपमत्ताई सगगुणेसु ॥ २३ ॥

एसा पयडितिगुणा वेयणीयाहारज्गल श्रीणतिगं । मणुआउ पमत्तंता, अजोगि अणुदीरगो भगवं ( भयवं ) ॥ २४ ॥ सत्ता कम्माण ठिई, बन्धाईलद्धअत्तलाभाणं । संते अडयालसयं, जा उवसमु विजिणु बियतइए ॥ २५ ॥ अपुव्वाइचउक्के, अण तिरिनिरयाउ विण बिआलसयं। सम्माइचउस् सत्तग-खयंमि इगचत्तसयमहवा ॥ २६॥ खवगं तु पप्प चउसु वि, पणयालं नरयतिरिसुराउ विणा । सत्तग विणु अडतीसं, जा अनियट्टी पढमभागो ॥ २७ ॥ थावरतिरिनिरयायव-दुग थीणतिगेग विगल साहारं । सोलखओ दुवीससयं, बिअंसि बिअतियकसायंतो ॥ २८ ॥ तइयाइसु चउदसतेर-बारछपणचउतिहियसय कमसो । नपुइत्थिहासछगपुंस-तुरियकोहमयमायखओ ॥ २९ ॥ स्हमि दुसय लोहंतो, खीणदुचरिमेगसओ दुनिद्दखओ । नवनवइ चरमसमये, चउदंसणनाणविग्घंतो ॥ ३० ॥ पणसीइ सजोगि अजोगि, दुचरिमे देवखगइगंधदुगं । फासट्ट वन्नरसतण्-बंधण-संघायपण निमिणं ॥ ३१ ॥ संघयण अथिर संठाण, छक्क अगुरुलहु चउ अपज्जत्तं । सायं व असायं वा, परित्तुवंगतिग सुसर नियं ॥ ३२ ॥ बिसयरिखओ य चरिमे, तेरस मण्यतस्तिग जसाइजं । सुभगजिणुच्चपणिंदिय, सायासाएगयरछेओ ॥ ३३ ॥ नर अणुपुळ्यि विणा वा, बारस चरिमसमयंमि जो खिवउं। पत्तो सिद्धिं देविंदवंदियं नमह तं वीरं ॥ ३४ ॥



## પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રી દેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી વિરચિત

# डर्मस्तवनामा द्वितीय डर्मश्रंथ

#### जयन्तु श्रोवीतरागाः

### પૂજ્યપાદ વિવિધગુણગણાલંકૃત આચાર્યદેવેશ શ્રીદેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબવિરચિત કર્મસ્તવ નામા

## દ્વિતીય કર્મગ્રંથ

"કર્મવિપાક" નામનો પ્રથમ કર્મગ્રંથ પૂર્ણ કરી હવે આપશે "કર્મસ્તવ" નામનો બીજો કર્મગ્રંથ શરૂ કરીએ. પ્રથમ કર્મગ્રંથમાં મૂળ ૮ કર્મો અને તેની ૧૪૮/૧૫૮ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ સવિસ્તરપશે સમજાવવામાં આવી છે. બીજો કર્મગ્રંથ શરૂ કરતાં પહેલાં તે મૂળ ૮ કર્મો અને ૧૪૮/૧૫૮ ઉત્તરપ્રકૃતિઓને કંઠસ્થ કરી લેવી અતિશય જરૂરી છે. કારણકે તેના જ ઉપર આ બીજા કર્મગ્રંથમાં બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તા સમજાવવામાં આવશે. બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાના અર્થો હમણાં પહેલી ગાથામાં જ સમજાવવામાં આવશે.

કોઇ પણ ગ્રંથ શરૂ કરતાં પહેલાં શાસ્ત્રકારો નિર્વિઘ્ન ગ્રંથસમાપ્તિ માટે અને વિદ્વાન્ માણસો આ ગ્રંથ વાંચવા-ભણવાની પ્રવૃત્તિ આદરે એટલા માટે (૧) મંગલાચરણ, (૨) વિષય, (૩) સંબંધ, અને (૪) પ્રયોજન આ ચાર (અનુબંધ ચતુષ્ટય) પ્રથમ ગાથામાં જ લખે છે તે શિષ્ટ પુરુષોના આચારનું પાલન કરવા માટે આ ગ્રંથના કર્તા પૂજ્ય શ્રી દેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા પણ

આ પ્રથમ ગાથામાં મંગ<mark>લાચરણ આદિ અનુબંધચતુષ્ટય</mark> જણાવે છે

तह थुणिमो वीरजिणं, जह गुणठाणेसु सयलकम्माइं । वंधुदओदीरणया, सत्तापत्ताणि खवियाणि ॥ १ ॥ (तथा म्तुम: वीरजिनं, यथा गुणस्थानेषु सकलकर्माणि । वन्थोदयोदीरणा-सत्ताप्राप्तानि क्षिपतानि )

शબ्दार्थ- तह = तथा-तेभ-ते प्रश्नरे. थुणिमो = अभे स्तुति श्रीशुं वीरिजणं = महावीर प्रभुनी, जह = ४म. ४ प्रश्नरे, गुणठाणेसु = योदे गुण्यस्थानशेमां. सयलकम्माइं = सर्व श्रमीने. बंधुदओदीरणया = अंध-ઉद्दय अने उद्दीरिष्णामां तथा सत्तापत्ताणि = सत्तामां प्राप्त थयेकां खिवयाणि = अपाव्यां छे.

ગાથાર્થ- ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તામાં પ્રાપ્ત થયેલાં સર્વે કર્મોને (પ્રભુ મહાવીર સ્વામીએ) જે રીતે ખપાવ્યાં છે. તે રીતે (બતાવતાં બતાવતાં) અમે પ્રભુ શ્રી મહાવીર સ્વામીની સ્તુતિ કરીશું. ॥ ૧॥

વિવેચન- જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર એ આત્માના મુખ્ય ગુજો છે. તે ગુજો કર્મોથી ઢંકાયેલા છે. ધર્મકાર્યના પ્રયત્ન વિશેષથી આ ગુજો આત્મામાં પ્રગટ થાય છે. કર્મો દૂર થવાથી આવિર્ભૂત બને છે. વાદળથી ઢંકાયેલો સૂર્ય વાદળ દૂર થવાથી જેમ પ્રગટ થાય છે તેમ કર્મો દૂર થવાથી જીવમાં ગુજો પ્રગટ થાય છે. સર્વે જીવોમાં સ્વરૂપે સરખે સરખા અનંત-અનંત ગુજો છે. પરંતુ કર્મોના આવરજ્ઞના ઓછા-વધતા પજ્ઞાને લીધે ઓછા-વધતા પ્રગટ થાય છે. તેથી પ્રગટ થયેલા તે ગુજોની તરતમતાને લીધે જીવોમાં પજ્ઞ ભેદ પડે છે. તેને જ "ગુજાસ્થાનક" કહેવાય છે.

ગુજ્ઞોનું સ્થાન, ગુજ્ઞોનું હોવું, ગુજ્ઞોની તરતમતા, ગુજ્ઞોનું ઓછા-વધતાપશું, હીનાધિકપજ્ઞે ગુજ્ઞોનું હોવું તે ગુજ્ઞસ્થાનક. પ્રગટ થયેલા ગુજ્ઞોમાં જીવે-જીવે ગુજ્ઞોની હીનાધિકતા હોવાથી આવાં ગુજ્ગસ્થાનકો જેટલા જીવ એટલાં (અર્થાત અનંતાં) થાય છે. પરંતુ સર્વ જીવોને સુખે સમજાય એટલે તેનો ચૌદ ભેદોમાં સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. પરસ્પર થોડી-થોડી તરતમતા (હીનાધિકતા) ને નહી ગજ્ઞીને મુખ્ય અથવા અધિક તરતમતાથી આ ગુજ્ઞસ્થાનકો કલ્પવામાં આવ્યો છે. જે બીજી ગાથામાં જજ્ઞાવાશે. પ્રભુ મહાવીરસ્વામીનો આત્મા પણ અનાદિકાળથી આપણા સર્વની જેમ જ પ્રથમ મિચ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનકે જ હતો. અને ધર્મપ્રયત્ન જાગવાથી તે આત્મા અનુક્રમે આત્મિક-વિકાસ સાધતો સાધતો સામાન્યથી ચૌદે ગુણસ્થાનકો પસાર કરીને મોક્ષે ગયો છે. તે ચૌદે ગુણસ્થાનકો ચડવામાં કર્મની ૧૪૮/૧૫૮ ઉત્તરપ્રકૃતિઓમાંથી બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તામાં તેઓશ્રીએ ઓછી ઓછી જે રીતે કરી છે. તે રીતિ મુજબ કયા કયા ગુણસ્થાનકે કેટલી કેટલી કર્મપ્રકૃતિઓ બંધાદિમાંથી ઓછી થતી જાય છે તે દર્શાવતાં દર્શાવતાં અમે પ્રભુશ્રી મહાવીરસ્વામીની સ્તુતિ કરીશું.

વ્યક્તિમાં રહેલ "અસાધારણ" અને "યથાર્થ" ગુકો ગાવા તેને સ્તુતિ કહેવાય છે. પ્રભુ શ્રીમહાવીર સ્વામીમાં પક્ષ સકલકર્મોનો મૂલથી નાશ કરવા રૂપ જે ગુક્ષોત્કર્ષ હતો તે અસાધારક અને યથાર્થ જ હતો. તેથી તે કર્મોના નાશના પ્રકરકાને જફ્ષાવવું એ પક્ષ પ્રભુ શ્રીમહાવીર સ્વામીની સ્તુતિ જ કહેવાય છે. પ્રભુશ્રી મહાવીર સ્વામીમાં વપરાયેલા વીર શબ્દના નીચે મુજબ ૪ અર્થો થાય છે.

- (૧) विशेषेण-अपुनर्भावेन ईर्ते इति वीर:- વિશેષે કરીને એટલે કે ફરીથી પાછું આવવું ન પડે તે રીતે જે મોક્ષમાં ગયા તે વીર. અથવા ફરીથી આત્મામાં પાછાં આવે નહીં તે રીતે કર્મોને જેઓએ દૂર કર્યાં છે. તે વીર કહેવાય છે. (અહીં ईર્ ધાતુ ગમન અને અપનયન અર્થમાં છે અને આગળ वિ ઉપસર્ગ છે.)
- (૨) वीरयित स्म शत्रुगणं प्रति- કષાય-ઉપસર્ગ-અને પરિષહાદિ આત્માના શત્રુઓ પ્રત્યે જે બહાદૂરી બતાવે, તેઓનો પરાભવ કરે, તેઓની સામે હાર ન ખાય તે પણ **વીર** કહેવાય છે. (અહીં वीर્ ધાતુ પરાક્રમ અર્થમાં છે.)
- (૩) विशिष्ट ईरो (गमनं) यस्य सः वीरः- વિશિષ્ટ એવું ઇર એટલે જ્ઞાન છે. જેઓનું તે **વીર**, અર્થાત્ સર્વ દ્રવ્ય- ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનું સંપૂર્ણ અને યથાર્થ એવું વિશિષ્ટ જ્ઞાન જેઓનું છે તે **વીર** કહેવાય છે. (અહીં વિ ઉપસર્ગ પૂર્વર્ક ईર્ ધાતુથી घञ् પ્રત્યય છે)

(૪) विशिष्टा ई:=लक्ष्मी:, तां राति=भव्येभ्यः यच्छित इति वीरः विशिष्ट=સर्वભृवनमां આશ્ચર્યકારી એવી સ્વર્ગ અને મોક્ષની જે લક્ષ્મી છે. તે લક્ષ્મી ભવ્યજીવોને જે આપે છે તે **વીર** કહેવાય છે. (અહીં वि પૂર્વક ई શબ્દ છે અને रा ધાતુ છે.)

ઉપરોક્ત **ચાર અર્થો** થી યુક્ત એવા પ્રભુશ્રી મહાવીરસ્વામીની અમે અહીં સ્તુતિ કરીએ છીએ. પરંતુ માત્ર કોઇ નામધારી મહાવીર હોય તેની અમે સ્તુતિ કરતા નથી. આ મંગળાચરણ થયું. હવે બંધાદિ ચારના અર્થો આ પ્રમાણે છે.

- (૫) બંધ- મિથ્યાત્વ-અવિરતિ-કષાય- અને યોગાદિ નિમિત્તો દ્વારા કાર્મણ વર્ગણાના પરમાણુઓનું જ્ઞાનાવરણીયાદિ રૂપે પરિણામ પામી આત્માની સાથે દુધ અને પાણીની જેમ અથવા લોઢા અને અગ્નિની જેમ એકમેક થવું. પરસ્પર બંધાઇ જવું તે **બંધ** કહેવાય છે.
- (૬) ઉદય- તે બાંધેલા જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોનો ફળ આપવાનો સમય પાકે ત્યારે અથવા ઘાસની ગરમીથી કેરી જેમ વહેલી પકાવાય તેમ અપવર્ત્તનાદિ કરણ વડે કર્મોને વહેલાં ઉદયમાં લાવીને તેના ફળને ભોગવવું તે ઉદય કહેવાય છે.
- (૭) **ઉદીરણા** જે કર્મો હાલ ઉદયમાં ચાલે છે તે જ કર્મોના ભાવિમાં ઉદયમાં આવનારા કર્મપરમાણુઓને ત્યાંથી ખસેડીને વહેલા ઉદયમાં લાવવા અને ચાલુ સમયમાં ભોગવવાં તે **ઉદીરણા** કહેવાય છે.
- (૮) સત્તા- બંધાદિ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ કર્મોનું તે જ રૂપે આત્મા સાથે હોવું-રહેવું તે સત્તા કહેવાય છે. બાંધેલ કર્મો નિર્જરાથી નાશ પામે છે અને સંક્રમ થવાથી બીજા કર્મ રૂપે થઇ જાય છે. આ (નિર્જરા અને સંક્રમ) એ બન્ને કર્મોની વિવક્ષિત પ્રકૃતિરૂપે સત્તાને ટાળનાર છે. એટલે જે જે કર્મો બંધ દ્વારા કર્મત્વ (નામના આત્મસ્વરૂપને-પોતાપણાને-કર્મપણાને) પામ્યાં છે. તે તે કર્મોને તે તે કર્મપણામાંથી નિર્જરા અને સંક્રમ દ્વારા બદલી શકાય છે પરંતુ તે ન બદલતાં, તેના તે કર્મપણે રહેવા દેવાં તેને સત્તા કહેવાય છે.

આ બીજા કર્મગ્રંથમાં ચૌદે ગુણસ્થાનકે કેટલાં કેટલાં કર્મો બંધ-ઉદય-ઉદીરણા-સત્તામાં હોય, ક્યાં કેટલાં કેટલાં ઓછાં થાય તે જણાવાશે. આ **વિષય** અથવા અભિ**ધેય** કહેવાય છે.

સંબંધ અને પ્રયોજન અધ્યાહારથી સમજી લેવાં, પ્રભુશ્રી મહાવીરસ્વામીની સ્તુતિ કરી છે માટે પ્રભુશ્રી મહાવીરસ્વામીનું જે આગમ, તેને અનુસારે જ આ ગ્રંથ કહેવાશે આ સંબંધ જાણવો. અને સ્વ-પરનો ઉપકાર કરવો એ પ્રયોજન જાણવું.

(અહીં મૂળગાથામાં ''उदीरणया'' જે શબ્દ છે. ત્યાં સ્વાર્થમાં क પ્રત્યય થયેલો છે એમ જાણવું. પરંતુ તૃતીયાવિભક્તિ છે એમ ન જાણવું) ॥ ૧॥

- ચૌદ ગુણસ્થાનકો ઉપર બંધાદિ ચાર જણાવવાનાં છે માટે હવે પ્રથમ ચૌદ ગુણસ્થાનકો ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે.

#### मिच्छे सासणमीसे, अविरयदेसे पमत्त अपमत्ते । नियट्टिअनियट्टि, सुहुमुवसमखीण सजोगिअजोगिगुणा । ॥२ ॥

(मिथ्यात्वं सास्वादनमिश्रमविरतदेशं प्रमत्ताप्रमत्तम् । निवृत्त्यनिवृत्ति सूक्ष्मोपशमक्षीणसयोग्ययोगिगुणाः ॥ २॥)

शબ्દાર્થ - मिच्छे = भिथ्याद्दप्टि गुशस्थानक, सासणमीसे = सास्वाद्दन अने भिश्रद्दप्टि गुशस्थानक, अविरयदेसे = अविरत अने देशिवरत, पमत्तअपमत्ते = प्रभत्त अने अप्रभत्त, नियद्दि-अनियद्दि = निवृत्ति अने अनिवृत्ति, सुहु मुवसम = सूक्ष्मसंपराय अने उपशान्तमोढ, खीणसजोगि अजोगि = क्षीश्रमोढ, सयोगी अने अयोगी, गुणा = એम कुल १४ गुशस्थानको छे.

ગાથાર્થ- (૧) મિથ્યાદેષ્ટિ, (૨) સાસ્વાદન, (૩) મિશ્રદેષ્ટિ, (૪) અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ, (૫) દેશવિરતિ, (૬) પ્રમત્તસંયત, (૭) અપ્રમત્તસંયત, (૮) નિવૃત્તિકરણ, (૯) અનિવૃત્તિકરણ, (૧૦) સૂક્ષ્મસંપરાય, (૧૧) ઉપશાન્તમોહ, (૧૨) ક્ષીણમોહ, (૧૩) સયોગિકેવલી, અને (૧૪) અયોગિકેવલી એમ કુલ ૧૪ ગુણસ્થાનકો છે. ॥ ૨॥

દ્વિતીય કર્મગ્રંથ

વિવેચન- ગુજ્ઞોની તરતમતા, ગુજ્ઞોની હીનાધિકતા, ગુજ્ઞોનું ઓછા-વધતા અંશે હોવું તેને ગુજ્ઞસ્થાનક કહેવાય છે. પ્રારંભનાં ગુજાસ્થાનકોમાં ઓછા-ઓછા ગુજો હોય છે. ઉપર-ઉપરના ગુજાસ્થાનકોમાં વધારે-વધારે ગુજો હોય છે. અન્તિમ ચૌદમા ગુજાસ્થાનકમાં સૌથી વધારે ગુજો હોય છે. હવે આપજો ચૌદે ગુજાસ્થાનકોનું સ્વરૂપ જોઇએ.

(૧) મિથ્યાદેષ્ટિગુણસ્થાનક

મિથ્યા એટલે વિપરીત-ઉલટી-ઉધી છે. દેષ્ટિ=સમજણ જ્યાં તે મિથ્યાદેષ્ટિ. એવા જીવનું જે ગુણસ્થાનક તે મિથ્યાદેષ્ટિગુણસ્થાનક. જ્યાં સુદેવ-સુગુરુ અને સુધર્મને કુદેવાદિ રૂપે જોવામાં આવે અને કુદેવકુગુરુ અને કુધર્મને સુદેવાદિ રૂપે જોવામાં આવે, સંસારવર્ધક હેય ભાવોને ઉપાદેય રૂપે જોવામાં આવે અને મોક્ષદાયક ઉપાદેય ભાવોને હેયરૂપે જોવામાં આવે, સર્વજ્ઞ વીતરાગ પરમાત્મા પ્રત્યે, તેમની આજ્ઞા અનુસાર વર્તનારા સંસારના સર્વથા ત્યાગી પંચમહાવ્રતધારી ગુરુ પ્રત્યે, અને તેમના પ્રતિપાદિત ધર્મ પ્રત્યે રૂચિ ન થાય, પ્રેમ ન જાગે તેવા જીવનું જે ગુણસ્થાનક તે પ્રથમ મિથ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક.

મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મ- ના ઉદયથી જીવની દેષ્ટિ આવી બને છે. તત્ત્વોને અતત્ત્વ માને, અતત્ત્વોને તત્ત્વ માને. આમાં દેષ્ટિદોષ જ કારણ છે. જેમ ધતુરાનું પાન કરેલા મનુષ્યને ધોળી વસ્તુમાં પીળાપણાની દેષ્ટિ થાય છે. જેમ સ્નેહી અથવા મિત્ર ઉપર પણ અવિશ્વાસ ઉત્પન્ન થતાં પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિમાં વહેમભરી જ દેષ્ટિ બની જાય છે તેવી જ રીતે મિથ્યાત્વમોહના ઉદયથી સુદેવાદિ ઉપર જીવની દેષ્ટિ કુદેવાદિ રૂપ અને કુદેવાદિ ઉપર સુદેવાદિ રૂપ બની જાય છે.

આ મિથ્<mark>યાત્વના</mark> જુદી જુદી રીતે અનેક પ્રકારો છે. (૧) અવ્યક્ત મિથ્યાત્વ અને (૨) વ્યક્ત મિથ્યાત્વ, એકેન્દ્રિય જીવોથી અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોમાં ગાઢ અજ્ઞાન હોવાથી અવ્યક્ત મિથ્યાત્વ છે અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયમાં સમજણ પૂર્વકનું મિથ્યાત્વ છે તે વ્યક્ત-મિથ્યાત્વ છે. તથા (૧) લૌકિક મિથ્યાત્વ અને (૨) લોકોત્તર મિથ્યાત્વ એમ પણ ૨ ભેદો છે. સાંસારિક ભોગ સુખો મેળવવા માટે, મળેલાને સાચવવા માટે, અથવા તેની વૃદ્ધિ માટે ગમે તેવા દેવ-દેવીઓની ઉપાસના કરવી તે લૌકિક મિથ્યાત્વ. અને તીવ્ર આસક્તિથી એ જ સાંસારિક ભોગસુખો મેળવવા માટે કે મળેલાને સાચવવા માટે કે તેની વૃધ્ધિ માટે વીતરાંગ પરમાત્માની કે ત્યાગી સુગુંરુ આદિની ઉપાસના કરવી તે લોકોત્તરમિથ્યાત્વ.

તથા (૧) પ્રરૂપણા મિથ્યાત્વ (૨) પ્રવર્તન મિથ્યાત્વ, (૩) પરિણામ મિથ્યાત્વ અને (૪) પ્રદેશ મિથ્યાત્વ એમ ચાર ભેદો પણ મિથ્યાત્વના છે. જિનેશ્વર પરમાત્માના વચનોથી વિપરીત ઉપદેશ આપવો તે પ્રરૂપણા મિથ્યાત્વ, જિનેશ્વર પરમાત્માની આજ્ઞાથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરવી-કરાવવી તે પ્રવર્તન મિથ્યાત્વ. મનમાં એકાન્ત-એકનયનો હઠ આગ્રહ, એકનય તરફ જ મનમાં બદ્ધદિશ્વાળા બનવું તે પરિણામ મિથ્યાત્વ, અને મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મના પ્રદેશોને ઉદયમાં લાવી મંદરસાદિ રૂપે કરી ભોગવવાં તે પ્રદેશમિથ્યાત્વ.

તથા કાળને આશ્રયી પણ મિથ્યાત્વના ત્રણ ભેદો થાય છે. (૧) અનાદિ અનંત, (૨) અનાદિ સાન્ત, (૩) સાદિ સાન્ત. અભવ્ય જીવોને આ ગુણસ્થાનક અનાદિકાળથી છે જ અને કદાપિ તે જીવો મોક્ષે જવાના ન હોવાથી અનંતકાળ આ ગુણસ્થાનક રહેવાનું છે. માટે અનાદિ અનંત ૧, સંસારમાં જે ભવ્યજીવો છે તેઓને પણ આ ગુણસ્થાનક છે તો અનાદિકાળથી જ, પરંતુ ભવ્ય હોવાથી ભાવિમાં મોક્ષનો યોગ થવાનો સંભવ છે, એટલે જ્યારે મોક્ષે જવા માટે ઉપરના ગુણસ્થાનકોમાં ચઢે ત્યારે આ ગુણસ્થાનકનો અંત આવે માટે અનાદિસાન્ત ૨, જે જીવો આ ગુણસ્થાનક છોડી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરી પુનઃ પડીને પાછા મિથ્યાત્વે આવે છે તેઓને મિથ્યાત્વનો પ્રારંભ હોવાથી સાદિ, અને આવા સમ્યક્ત્વ પામેલા જીવો પડે તો પણ વધુમાં વધુ

દેશોન અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્ત્ત કાળે મોક્ષે જવાના જ હોવાથી મિથ્યાત્વનો અંત કરનારા બને છે માટે સાદિ-સાન્ત ૩,

તથા (૧) આભિગ્રહિક, (૨) અનાભિગ્રહિક, (૩) સાંશયિક, (૪) આભિનિવેશિક, અને (૫) અનાભોગિક એમ ૫ ભેદો ૫ણ છે. પોતે માનેલું હોય તે જ સાચું છે એમ માની લેવું તે આભિગ્રહિક. સર્વ ધર્મો સરખા જ છે. બધા જ સત્ય છે એમ માની લેવું તે અનાભિગ્રહિક. જિનેશ્વર પ્રભુના ધર્મમાં (અરુચિપૂર્વક) શંકાઓ કરવી તે સાંશયિક. પોતાનું માનેલું અસત્ય છે એમ જાણવા છતાં હઠાગ્રહથી ૫કડી રાખવું તે આભિનિવેશિક. વસ્તુ તંત્ત્વ જાણવું જ નહીં, અજ્ઞાની જ રહેવું તે અનાભોગ મિથ્યાત્વ.

આ પ્રમાણે મિથ્યાત્વના અનેક રીતે અનેક ભેદો થઇ શકે છે. તેવા મિથ્યાત્વી જીવના જે જ્ઞાનાદિ (અલ્પપ્રમાણમાં) ગુણો હોય છે તે ગુણોને મિથ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે.

પ્રશ્ન- જો જીવ મિથ્યાદ્દષ્ટિ જ છે અવળી બુદ્ધિ જ છે તો તેને ગુણો કેમ હોઇ શકે ? અને જો ગુણો (સદ્દગુણો) છે તો પછી તેવા જીવને મિથ્યાદષ્ટિ કેમ કહેવાય ? પ્રકાશ અને અંધકારની જેમ મિથ્યાદષ્ટિપણું અને સદ્દગુણોનું હોવું તે બન્ને પરસ્પર વિરોધી છે.

ઉત્તર- પ્રશ્ન બરાબર છે. જો કે મિથ્યાદેષ્ટિ જીવમાં વાસ્તવિક પણે તો અરિહંત પરમાત્માએ કહેલ જીવ-અજીવ આદિ તત્ત્વ વિષયક દેષ્ટિ તો વિપરીત જ છે, એટલે તે સંબંધી ગુણો નથી જ. તથાપિ ''આ મનુષ્ય છે, આ પશુ છે, આ માતા-પિતા છે, આ પુત્ર-પુત્રી છે'' ઇત્યાદિ વ્યાવહારિક સ્થૂલદૃષ્ટિ સમ્યગ્દેષ્ટિના જેવી જ અવિપરીત=સાચી હોય છે તે અલ્પગુંશને આશ્રયી તેને ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. છેલ્લે છેલ્લે નિગોદાવસ્થામાં રહેલા જીવને અવ્યક્ત જ્ઞાન હોવા છતાં પણ સ્પર્શ-રસ આદિનું જ્ઞાન અવિપરીત જ હોય છે. તેને આશ્રયી ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. (જુઓ પંચસંત્રહ દાર ૧ ગાથા ૧૫ ની ટીકા)

અથવા બીજો ઉત્તર એ છે કે ''મૂળમાં જ સર્વ જીવો ગુણમય છે. ગાઢ મિથ્યાત્વની અવસ્થામાં આ ગુણો ઢંકાયેલા હોવા છતાં અંદર પડેલા તો હોય જ છે. માટે ઉપચારથી ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. અને અપુનર્બન્ધકાદિ મંદ મિથ્યાત્વની અવસ્થામાં એ વાસ્તવિક ગુણસ્થાનક બને છે. કારણકે ગુણોનો પ્રાદુર્ભાવ શરૂ થાય છે તથા, ઉપર ઉપરના ગુણસ્થાનકની ભૂમિકા તૈયાર થઇ હોવાથી પણ એ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે.

પ્રશ્ન- જો તેવા મિથ્યાદેષ્ટિમાં "આ મનુષ્ય છે" ઇત્યાદિ જ્ઞાન અવિપરીત (યથાર્થ) છે એમ માનીને તેને ગુણસ્થાનક કહેવા જેટલી તમે ઉદારતા બતાવો છો તો પછી ખરેખર તેવો અલ્પગુણ યથાર્થ હોવાથી તે અલ્પગુણને આશ્રયી તેને સમ્યગ્દેષ્ટિ પણ કહેવો જ જોઇએ કારણકે મનુષ્યાદિની દેષ્ટિ તો સમ્યગ્ જ છે ને ?

ઉત્તર- તમારી વાત સત્ય છે પરંતુ આ મનુષ્ય છે ઇત્યાદિ બાહ્ય-સ્થૂલદેષ્ટિને આશ્રયી સમ્યગ્દેષ્ટિપશું કહેવાતું નથી. એમ જો કહીએ તો સર્વે જીવો સમ્યગ્દેષ્ટિ જ થાય. માટે એમ ન કહેતાં જીવ-અજીવ-પુષ્ય-પાપ આદિ પરમાત્મા વડે કહેવાયેલાં તત્ત્વો ઉપર રુચિને આશ્રયી સમ્યગ્દેષ્ટિ કહેવાય છે. તેવી રુચિ તો આ જીવને છે જ નહી- માટે સમ્યગ્દેષ્ટિ કહેવાતો નથી. તથા ''આ સર્વથા મનુષ્ય જ છે" વગેરે એકાન્તે માનતો હોવાથી પણ મિથ્યાદેષ્ટિ છે.

પ્રશ્ન- તો પણ ખરેખર ન્યાયની રીતિએ તો આવા જીવને છેવટે મિશ્રદેષ્ટિ તો કહેવો જ જોઇએ, પણ મિથ્યાદેષ્ટિ નહીં. કારણકે જીવ-અજીવાદિ તત્ત્વો ઉપર અરુચિ છે અને આ મનુષ્ય છે ઇત્યાદિ સ્થૂલવ્યવહારમાં રૂચિ છે. એમ બન્ને હોવાથી મિશ્રદેષ્ટિ કહેવો ઉચિત છે. પરંતુ મિથ્યાદેષ્ટિ કેમ કહેવાય ?

ઉત્તર- આ વાત બરાબર નથી કારણકે જિનેશર પરમાત્માનાં સર્વ વચનો માન્ય રાખે, પરંતુ જો તેમાંનું એક પદ પણ ન માને તો પણ સર્વજ્ઞ પ્રભુ ઉપર સર્વજ્ઞપણાનો વિશ્વાસ ન હોવાથી મિથ્યાદેષ્ટિ જ કહેવાય છે. તો આ જીવને તો સર્વજ્ઞકથિત સર્વતત્ત્વ ઉપર અરુંચિ જ છે, માટે સ્થૂલવ્યવહારવાળી રુચિમાત્રથી સમ્યગ્દેષ્ટિ કહેવાતો નથી. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ''पयमिव असद्दहन्तो सुत्तत्थं मिच्छिदट्ठीओ''

સમ્યગ્દેષ્ટિ અને મિથ્યાદેષ્ટિમાં આ જ અંતર છે કે જે સમ્યગ્દેષ્ટિ છે તે પોતાને સર્વજ્ઞકથિત જીવ-અજીવ આદિ તત્ત્વ સમજાય કે ન સમજાય તો પણ સર્વજ્ઞપ્રભુ ઉપર સર્વજ્ઞ અને વીતરાગપણાની શ્રદ્ધાથી સત્ય કરીને જ સ્વીકારે છે જ્યારે મિથ્યાદેષ્ટિ જીવને પોતાને જેટલું સમજાય તેટલું સત્ય માને છે અને ન સમજાય તેને મિથ્યા માને છે. એટલે સર્વજ્ઞપ્રભુ પ્રત્યે સર્વજ્ઞતાનો અને વીતરાગતાનો વિશ્વાસ ન હોવાથી એક-બે પદો વિના સઘળી દ્વાદશાંગી માનવા છતાં પણ તે મિથ્યાદેષ્ટિ જ કહેવાય છે. આવા પ્રકારના જીવનું અલ્પ વ્યાવહારિક ગુણોવાળું જે ગુણસ્થાનક તે પ્રથમ મિથ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક છે. તેનો કાળ ત્રણ પ્રકારે છે.

- (૧) અભવ્ય જીવોને આશ્રયા અનાાદ-અનત. (અપારામતકાળ).
- (૨) ભવ્યજીવોને આશ્રયી અનાદિ-સાન્ત. (આદિ નહી પણ અંત આવે).
- (૩) સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી પડેલા જીવને આશ્રયી સાદિ-સાન્ત. (આદિ પણ હોય અને અંત પણ હોય) તેનો કાળ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશોન અર્ધપુદ્ગલ પરાવર્તન.

#### (૨) સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક

આ ગુણસ્થાનકનાં બે નામ છે. (૧) સાસાદન અને (૨) સાસ્વાદન. आयं (औपशमिक सम्यक्त्वलाभं) सादयित-अपनयतीति सासादनम् औपशिमिक सम्यक्त्वलाभं) सादयित-अपनयतीति सासादनम् औपशिमिकसंम्यक्त्वनो के लाल तेने आय કહેવાય છે. तेनो के नाश કરે, અનંતાનુબંધી કપાયનો ઉદય એવો છે કે જેના પ્રતાપે પ્રાપ્ત થયેલ ઔપશિમિક સમ્યક્ત્વ ચાલ્યું જાય તે આસાદન, અને તે અનંતાનુબંધીના ઉદય સહિત જે ગુણસ્થાનક તે સાસાદન ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. અહીં आय ના य નો લોપ થયો છે. स+आय+सादन = य નો લોપ થવાથી सासादन શબ્દ બને છે. आसादनेन सह वर्तते यः सः सासादनः

બીજું નામ सास्वादन છે. અહીં स+आस्वादन શબ્દ છે. સમ્યક્ત્વનો જે રસ, તેના યત્કિંચિત્ પણ આસ્વાદની સાથે જે વર્તે તે સાસ્વાદન જેમ ખીર ખાતી વખતે વિશિષ્ટ મધુર રસનો આસ્વાદ થાય છે. તે જ ખીરનું વમન કરતાં તેવો નહીં પણ મલીન યત્કિંચિત્ મધુર રસ અનુભવાય જ છે તેમ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વના કાળમાં જ અનંતાનુબંધી કષાયનો ઉદય થવાથી મલીન એવો સમ્યક્ત્વનો જે રસાસ્વાદ આવે તે સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક કહેવાય છે.

આ ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ પહેલા ગુણસ્થાનકથી કદાપિ થતી નથી. પરંતુ પહેલા ગુણસ્થાનકે રહ્યો છતો જીવ ત્રણ કરણ કરીને ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ પામીને ચોથું ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે અને ત્યાંથી પડતાં આ બીજું સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક આવે છે, માટે સાસ્વાદનને સમજવા સારું પ્રથમ ત્રણ કરણ સમજવાં જરૂરી છે તે આ પ્રમાણે છે.

કરણ એટલે અધ્યવસાય- આત્માના પરિણામ, તેને કરણ કહેવાય છે. તેના ત્રણ ભેદો છે. (૧) યથાપ્રવૃત્તકરણ, (૨) અપૂર્વકરણ, (૩) અનિવૃત્તિકરણ.

ગંભીર અને અપાર એવા સંસાર સાગરમાં અનાદિ કાળથી ભટકતો ભટકતો આ જીવ તેની તથાભવ્યતા પાકવાથી (તેમાં રહેલી યોગ્યતા વિશિષ્ટ બનવાથી) નદી-ગોળઘોલના ન્યાયે તેના આત્મપરિણામ કંઇક શુદ્ધ બને છે તેને યથાપ્રવૃત્તકરણ કહેવાય છે. પર્વતની પાસે વહેતી નદીમાં પર્વત ઉપરથી પવનના યોગે ગબડેલા નાના નાના પત્થરો પાણીના વેગમાં તણાતા-તણાતા આમતેમ અથડાતા કુટાતા-સહજપણે ગોળ અને લીસ્સા થાય છે. પણ સમજી શોચીને બુદ્ધિ પૂર્વક ગોળ અને લીસ્સા થતા નથી. તેની જેમ આ જીવ પણ સાંસારિક સુખ-દુ:ખોને અનુભવતો સહજપણે (સમજી-શોચીને બુદ્ધિપૂર્વક નહી) જે સ્મશાનીયા વૈરાગ્યની જેમ કોમળ અને કંઇક શુદ્ધ પરિણામવાળો બને તે પરિણામને યથાપ્રવૃત્તકરણ કહેવાય છે.

यथा= સહેજે સહેજે प्रवृत्त= આવેલો, બહુ જ પ્રયત્નપૂર્વક નહીં લાવેલો એવો જે करण= અધ્યવસાય તે યથાપ્રવૃત્તકરણ. આ યથાપ્રવૃત્ત કરણ કરવાથી આયુપ્યકર્મ વિના શેષ સાતકર્મોની સ્થિતિ આ આત્માએ જે દીર્ઘ (૭૦-૩૦-૨૦ કોડાકોડી સાગરોપમની) બાંધેલી છે તે તમામ તુટી જાય છે અને સાતે કર્મોની સ્થિતિ માત્ર એકેક કોડાકોડી સાગરોપમમાં પણ કંઇક ન્યૂન અર્થાત્ અંતઃકોડાકોડી સાગરોપમ પ્રમાણ થઇ જાય છે. યથાપ્રવૃત્તકરણ એ. કારણ છે અને સ્થિતિ તુટવી તે તેનો વિપાક અર્થાત્ ફળ છે. કાર્ય છે. આ કરણથી સ્થિતિ તુટવા વડે જીવ લઘુકર્મી બન્યો એ જ મહાન લાભ છે.

આ યથાપ્રવૃત્તકરણ ભવ્ય-અભવ્ય બન્ને પ્રકારના જીવો કરે છે. પરંતુ અભવ્ય જીવો અહીંથી આગળ વધી શકતા નથી, અહીં રહી જાય છે, અથવા પુનઃ દીર્ઘસ્થિતિ બાંધી પડી જાય છે. ભવ્યજીવોમાં કોઇક પડી જાય છે. કોઇક ત્યાં જ વર્તે છે અને જેનો વીર્યોલ્લાસ અધિક છે તે કોઇક આગળ વધે છે. આ યથાપ્રવૃત્તકરણ ભવ્ય-અભવ્ય જીવો પણ ઘણી વાર કરે છે પરંતુ કોઇક જ વખત, માત્ર ભવ્યજીવ જ અતિવીર્યોલ્લાસથી આગળ વધી જાય છે, તેના યથાપ્રવૃત્ત કરણને ચરમ-યથાપ્રવૃત્તકરણ કહેવાય છે.

જે જીવો આ યથાપ્રવૃત્તકરણ કરવા વડે સાતકર્મોની સ્થિતિ અંતઃકોડાકોડી કરીને પુનઃ હવે સંસારચક્રમાં બે જ વાર ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધવાના છે તેઓને દિર્બન્ધક કહેવાય છે. જેઓ પડીને ફક્ત એક જ વાર સાતકર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધવાના છે તે સકૃદ્બંધક કહેવાય છે. અને જેઓ પડવાના નથી અથવા પડે તો પણ પુનઃ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધવાના જ નથી તેઓ અપુનર્બન્ધક કહેવાય છે. દિર્બન્ધક કરતાં સકૃદ્બંધક, અને સકૃદ્બંધક કરતાં અપુનર્બન્ધક ઉજ્જવલ પરિણામી છે. આ જીવો તીવ્રભાવે પાપ કરતા નથી. કદાચ કોઇ પાપ કરવું પડે તો પણ મંદભાવે કરે છે. સાંસારિક કોઇ પણ પ્રસંગોને બહુમાન આપતા નથી, ઉચિત આચરણની મર્યાદામાં જ વર્તે છે. ચરમ-યથાપ્રવૃત્તકરણમાં

આવેલો જીવ સદ્ગુરુનો યોગ મળતાં જ ધર્મશ્રવણ કરે છે. તેનાથી સંસારને અસાર જાણી અનુકૂળ પદાર્થો પ્રત્યેનો **રાગ** અને પ્રતિકૂળ પદાર્થો પ્રત્યેનો **દેષ** એ જ મારા શત્રુ છે મને ગાંઠની જેમ દુઃખ આપે છે. રાગ અને દેષને ગાંઠ (પેટમાં થયેલી સારણગાંઠ આદિની જેમ પીડાકારી ગાંઠ જેવા) માને છે. શાસ્ત્રીયભાષામાં તેને **પ્રન્થિ** કહેવાય છે.

આ ગ્રન્થિ પાસે પહોંચેલા જીવોને ગ્રન્થિદેશે આવેલા જીવો કહેવાય છે. આ ગ્રન્થિ જોઇને લગભગ ઘણા જીવો ભયભીત થયા છતા પડી જાય છે અથવા ત્યાં જ રહી જાય છે. આગળ વધવા ઉત્સાહિત થતા નથી. આ યથાપ્રવૃત્તકરણ થયું.

ુ જે આત્માનો વીર્યોલ્લાસ તીવ્ર છે. રાગ-દેષની આ ગ્રન્થિને ચુરવા સમર્થ છે. ધર્મશ્રવણથી જેનું મન વિશિષ્ટ વૈરાગ્યભીનું બની ચુકયું છે. જ્ઞાનથી સંસારને અસાર સમજે છે. સાંસારિકસુખોને જ દુઃખ <u>સેમજે છે,</u> તેવો કોઇ આત્મા અનાદિ સંસારમાં કદાપિ ન આવેલા અપૂર્વ વૈરાગ્ય યુક્ત અધ્યવસાય વાળો બને છે આ તીવ્ર વૈરાગ્યવાળા અધ્યવસાયને જ શાસ્ત્રોમાં **અપૂર્વકરણ** કહેવાય છે. પહેલાં કદાપિ નથી આવ્યું માટે અપૂર્વ કહેવાય છે. તે કરણ કરવાથી રાગ-દેષની જે અનાદિકાળની ગુપ્ત-ઘન-કઠણ ગાંઠ હતી તે ભેદાય છે. ચુરાય છે. તીવ્ર રાગ-દ્વેષાદિ મંદ બની જાય છે. જેથી આત્મા તે રાગાદિથી હવે પરાભવ પામતો નથી. જેમ સોપારી-સુંઠ અથવા ગંઠોડાનો ટુકડો અખંડ હોય તો ખાતાં દાંત ભાંગી નાખે. તે જ સોપારી-સુંઠ-અથવા ગંઠોડાનો ટુકડો મિક્ષ્યરથી ચૂરા રૂપે કરતાં ફાકીની જેમ ત્રંત પેટમાં ચાલ્યો જાય છે. જીવનો પરાભવ કરી શકતો નથી. તેમ અહીં પણ રાગ-<u>દ્વેષનો **ગ્રન્થિભેદ** થવાથી હવે તે રાગ-દેષ મંદ થવાથી જીવનો પરાભ</u>વ કરી શકતા નથી. અપૂર્વ અધ્યવસાય તે અપૂર્વકરણ અને તેનું કાર્ય ગ્રન્થિભેદ જાણવો.

તથા આ અપૂર્વ વીર્યોલ્લાસ રૂપ અપૂર્વ કરણ વડે આ જીવ તે જ કાળે કર્મોને હળવાં કરવા માટેનાં બીજાં પણ જ <u>કાર્યો</u> કરે છે. (૧) સ્થિતિઘાત (૨) રસઘાત, (૩) ગુણશ્રેણી, (૪) અપૂર્વસ્થિતિબંધ.

- (૧) પૂર્વે યથાપ્રગૃત્તકરણ વડે સાતકર્માની સ્થિતિ જે અંતઃકોડાકોડી કરેલી છે. તેમાંથી પણ આ અપૂર્વકરણ દ્વારા સ્થિતિનો ઘાત કરે છે. સત્તામાં જે સ્થિતિ છે- તેના અગ્નિમ ભાગથી ઉત્કૃષ્ટપણે સેંકડો સાગરોપમ પ્રમાણ અને જઘન્યથી પલ્યોપમના સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ સ્થિતિ તોડે છે. આ બધું કાર્ય માત્ર અંતર્મુહૂર્તના કાળમાં જ કરે છે. આવો સ્થિતિનો ઘાત પહેલાં કદાપિ કર્યો નથી માટે અપૂર્વસ્થિતિઘાત કહેવાય છે. તેવા હજારો સ્થિતિઘાત એક અપૂર્વકરણના અંતર્મુહૂર્ત કાળમાં થાય છે.
- (૨) કર્મોની સ્થિતિઘાત વડે જે જે સ્થિતિ ખંડિત કરવામાં આવે છે તેમાં રહેલા તીવ્રરસનો ઘાત કરવામાં આવે તે રસઘાત, એટલે કે તે ત્રુટિત થયેલી સ્થિતિમાં જે રસ (કર્મોની તીવ્રશક્તિ) છે તેના બુદ્ધિથી અનંતભાગો કલ્પીએ, તેમાંથી ૧ ભાગ રાખી શેષ અનંતભાગ પ્રમાણ રસનો ઘાત કરે છે તેને રસઘાત કહેવાય છે. પુનઃ જે એકભાગ રાખ્યો તેના બુદ્ધિથી અનંતભાગ કલ્પી એકભાગ રાખી શેષ અનંતભાગોનો નાશ કરે છે તે બીજો રસઘાત કહેવાય છે. એક અપૂર્વકરણમાં હજારો સ્થિતિ ઘાત, અને એક-એક સ્થિતિઘાતમાં હજારો રસઘાત થવાથી લગભગ હીનરસવાળું બનેલું તે કર્મ ઉપરની સ્થિતિથી ખરીને ઉદયકાળમાં જ ગોઠવાઇ જાય છે અને ઉદિતકર્મની સાથે જ ભોગવાઇ જાય છે.
- (3) સ્થિતિઘાત અને રસઘાતથી ખંડિત અને હીન રસવાળા બને તે કર્મદલિકોને સ્થિતિના અગ્રિમભાગથી ઉતારીને જલ્દી પૂર્ણ કરવા માટે આ જીવ ઉદયસમયથી અંતર્મુહૂતકાળમાં પ્રતિસમયે અસંખ્યાતગુણાકારે જે ગોઠવે તેને ગુણશ્રેણી કહેવાય છે. સેંકડો સાગરોપમ પ્રમાણ ઉપરની સ્થિતિનું કર્મ માત્ર અંતમુહૂર્તના કાળમાં જ ગોઠવાઇ જાય છે અને ઉદિત કર્મની સાથે ભોગવાઇ પણ જાય છે.

૧. અશુભ પ્રકૃતિઓની સ્થિતિજ્ઞાતથી ત્રુટિત અને અત્રુટિત એમ સત્તામાં રહેલી તમામ સ્થિતિમાં આ રસઘાત થાય છે.

(૪) અત્યાર સુધી પરિણામની ધારા તીવ્ર અને મંદ થતી હતી. એટલે કર્મોની સ્થિતિ ક્યારેક ઉત્કૃષ્ટ, ક્યારેક મધ્યમ, ક્યારેક જઘન્ય (ગુણસ્થાનકની ભૂમિકા પ્રમાણે), પુનઃ ક્યારેક ઉત્કૃષ્ટ આ જીવ બાંધતો હતો, પરંતુ આ અપૂર્વકરણમાં અપૂર્વ વિશુદ્ધિ હોવાથી એક સ્થિતિબંધ પૂર્ણ થયા પછી બીજો સ્થિતિબંધ, અને બીજો સ્થિતિબંધ પૂર્ણ થયા પછી ત્રીજો સ્થિતિબંધ નિયમા પલ્યોપમના સંખ્યાતમા ભાગે હીન-હીન જ બાંધે, પણ અધિક ન બાંધે, તે અપૂર્વસ્થિતિબંધ.

આ પ્રમાણે આ અપૂર્વકરણમાં આ જીવ એક તો ગ્રન્થિભેદ કરે છે વળી સ્થિતિઘાતાદિ આ ચાર અપૂર્વ કાર્યો કરે છે. જેનાથી ભવાભિનંદીપણું ઓછું થતું જાય છે અને આત્માભિનંદીપણું વધતું જાય છે. સમ્યક્ત્વ પામવા માટેની ભૂમિકા રૂપ પૂર્વ તૈયારી થતી જાય છે. રાગ-દેષનું મંદ થઇ જવું, અપૂર્વ વીર્યોલ્લાસનું વધવું, સ્થિતિ-રસનું ઘટવું, શુભપ્રકૃતિઓના રસનું વધવું, નવું નવું કર્મ ઓછું જ બાંધવું. આ બધું અપૂર્વકરણનું જ કાર્ય છે. આ પ્રમાણે અપૂર્વકરણ કરીને હવે અનિવૃત્તિકરણમાં પ્રવેશ કરે છે.

અનિવૃત્તિકરણ એટલે કે જ્યાં પરિણામની તરતમતા નથી તે અથવા જયાંથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યા વિના પાછો ન કરે, અવશ્ય સમ્યક્ત્વ પામે જ, તે પહેલાં નિવૃત્તિ (પાછા હઠવાનું) ન કરે તેવો આત્માનો જે અધ્યવસાય, તેનું નામ અનિવૃત્તિકરણ. આ કરણનો પણ કાળ અંતર્મુહૂર્ત જ હોય છે. પ્રતિસમયે વિશુદ્ધિ વધારે વધારે વધતી જાય છે. સ્થિતિઘાતાદિ ચાલુ જ છે. હજુ ગુણસ્થાનક પહેલું મિથ્યાદષ્ટિ જ છે. મિથ્યાત્વમોહનીયના બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તા બધું જ ચાલું છે. એમ કરતાં અનિવૃત્તિકરણના સંખ્યાતાભાગ પસાર થાય અને જયારે એક સંખ્યાતમો ભાગ બાકી રહે ત્યારે આ મિથ્યાત્વના ઉદયને અટકાવવા માટે જ "અંતરકરણ" કરે છે. એટલે કે આત્મા પાર્સ મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મની જે અંતઃકોડાકોડી સાગરોપમ પ્રમાણ સ્થિતિ સત્તામાં પડેલી છે અને કમશઃ ઉદયમાં આવે છે. તે સ્થિતિમાં

અનિવૃત્તિકરણનો જે એક સંખ્યાતમો ભાગ બાકી છે તેટલી (નાના અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ) સ્થિતિ ભોગવવા માટે રહેવા દઇને તેની ઉપરની એક અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિને ત્યાંથી ખાલી કરવાનું, દલિક વિનાની સ્થિતિ કરવાનું કામ આ જીવ કરે છે, આમ વચ્ચે આંતરૂ કરવાથી સ્થિતિના ખરેખર આંતરા સાથે ત્રણ ભાગો થઇ જાય છે. અને આંતરા વિના ગણીએ તો નીચે અને ઉપર એમ બે ભાગો થાય છે.

અંતરકરણ વાળી વચ્ચેની સ્થિતિમાં મિથ્યાત્વ મોહનીયકર્મનાં જે જે દલિકો છે તેને ઉદીરણા અને અપવર્ત્તના કરણ વડે નીચેની સ્થિતિમાં નાખે છે અને કેટલાંક દલિકોને ઉદ્વર્તના કરણ વડે ઉપરની સ્થિતિમાં નાખે છે એમ ઉપર-નીચેની સ્થિતિમાં નાખવા વડે અંતરકરણમાંથી સ્થિતિનાં દલિક સર્વથા ખાલી કરે છે. અંતરકરણની નીચેની અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિને પ્રથમસ્થિતિ- હેઠલી સ્થિતિ અથવા નાની સ્થિતિ કહેવાય છે. અને અંતરકરણની ઉપરની સ્થિતિને બીજી-સ્થિતિ-ઉપરની સ્થિતિ અથવા મોટી સ્થિતિ કહેવાય છે. પહેલી સ્થિતિને ભોગવતો, અંતરકરણને ખાલી કરતો, અને ઉપરની મોટી સ્થિતિને ઉપશમાવતો આ જીવ આગળ વધે છે.

ઉપશમાવવું એટલે કે મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મની સ્થિતિ જે ઉ<u>દીર</u>ણા અને અપવર્તના આદિ કરણો વડે વહેલી પણ ઉદયમાં લાવી શકાય તેમ હતી તે સ્થિતિને ત્યાં જ રહે, વહેલી ઉદયમાં ન આવે તેવી કરવી. તેને ઉપશમાવવું કહેવાય છે. તેનું સામાન્ય ચિત્ર આ પ્રમાણે છે.

# અનિવૃત્તિકર**ણ**

| <br>સંખ્યાતા ભાગ | ૧ સં. ભાગ    | અંતરકરણ | બીજીસ્થિતિ  |  |
|------------------|--------------|---------|-------------|--|
| •                | પહેલી સ્થિતિ | 八       | મોટી સ્થિતિ |  |
| •                | R.           | ' / \   | 7           |  |

પહેલી સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ છે. તેને ઉદયથી ભોગવે ત્યારે જીવ મિથ્યાત્વી છે. તે જ વખતે અંતરકરણના દલિકોને પહેલી-બીજી એમ બન્ને સ્થિતિમાં નાખીને ત્યાંની ભૂમિ ખાલી કરે છે. ચોખ્ખી કરે છે તેથી જ તેને અન્તર (આંતરું) કરણ (કરવું) એમ કહેવાય છે. અને બીજી સ્થિતિને ઉદય, ઉદીરણા આદિ કરણોને માટે અયોગ્ય કરી દબાવી દે છે તેને ઉપશમ કહેવાય છે. એમ કરતો આ જીવ અનિવૃત્તિકરણના સંખ્યાતમા ભાગરૂપ જે પ્રથમસ્થિતિ છે તેમાંથી બે આવલિકા બાકી રહે ત્યારે આગાલ અને એક આવલિકા બાકી રહે ત્યારે આગાલ અને એક આવલિકા બાકી રહે ત્યારે ઉદીરણા અટકાવે છે પછી તે પ્રથમસ્થિતિ જયારે પૂર્ણ થાય અને અંતરકરણમાં આ જીવ જેવો પ્રવેશ કરે તે જ સમયે મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મ ઉદયમાં ન હોવાથી ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે.

જેમ વનમાં લાગેલો દાવાનળ આગળ વધતો વધતો ઉખરભમિને અથવા બળેલાં કાષ્ઠાદિને પામીને દાહ્યવસ્તુ ન મળવાથી બુઝાય છે. તેમ આ મિથ્યાત્વરૂપ દાવાનળ પણ અંતરકરણના પ્રથમસમયે જ આ જીવને ઉપશમ સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. અંતરકરણમાં મિથ્યાત્વનાં દલિકો નથી અને ઉપરની સ્થિતિનાં મિથ્યાત્વનાં દલિકો ઉપશાન્ત છે. એટલે ઉદીરણા આદિ કરણો વડે પણ ઉદયમાં આવવાનાં નથી. તેથી મિથ્યાત્વમોહનીયનો ઉદય ન હોવાથી મોક્ષના બીજભૂત, પૂર્વે કદાપિ પ્રાપ્ત નહીં કરેલું એવું આ ઉપશમ સમ્યકૃત્વ જીવને પ્રાપ્ત થાય છે. સમ્યકૃત્વની આ વિશૃદ્ધિ વડે ઉપરની સ્થિતિમાં જે ઉપશાન્ત મિથ્યાત્વમોહનીય છે તેમાં રહેલ રસને હશી-હશીને તે કર્મનાં દ્રલિકોને અલ્પ-અલ્પ રસવાળાં કરે છે. તેને જ શાસ્ત્રોમાં ત્રિ**પુંજીકરણ** કહેવાય છે. એક જ મિથ્યાત્વમોહનીયના જેં કર્મપરમાણુઓમાંનો રસ મંદ- બેઠાણીઓ અથવા એકઠાણીયો થઇ જાય છે તેને **સમ્યકૃત્વમોહનીય** કહેવાય છે. જે કર્મ પરમાણુઓમાં <sup>ુ</sup>મુધ્યમ બેઠાણીઓ રસ થઇ **જાય છે તે મિશ્રમોહનીય** કહેવાય છે અને હજુ પણ જે કર્મપરમાણુઓ**માં** તીવ્ર **બેઠાં**શીયો, ત્રણઠાણીયો અને ચાર ઠાણીઓ રસ વર્તે છે તેને મિથ્યાત્વમોહનીય જ કહેવાય છે. સમ્યક્ત્વના પ્રથમસમયથી જ ઉપરની બીજી સ્થિતિનાં મિથ્યાત્વનાં દલિકોનું ત્રિપુંજીકરણ ચાલુ થાય છે. એટલે કે મિથ્યાત્વનાં દલિકોને મિશ્રમોહનીય,

અને સમ્યક્ત્વમોહનીયમાં અસંખ્યાતગુણ પ્રતિસમયે સંક્રમાવે છે. સમ્યક્ત્વના પ્રથમ સમયે જ ત્રણ દર્શનમોહનીયની સત્તા (ત્રિપુંજ) થઇ જાય છે, ત્યારબાદ પ્રતિસમયે તે જ સંક્રમ ચાલુ રહે છે અને સમ્યક્ત્વ મોહનીય તથા મિશ્રમોહનીયની લતા વધુ યુષ્ટ બને છે.

કોઇ ઠેકાણે મિથ્યાત્વમોહનીયની પ્રથમસ્થિતિના ચરમસમયે વર્તતો જીવ બીજી સ્થિતિમાં રહેલ મિથ્યાત્વમોહનીયના ત્રણપુંજ કરે છે એમ પણ આવે છે. સમ્યક્ત્વવાળી અવસ્થામાં મિથ્યાત્વનો મિશ્ર-સમ્યક્ત્વ મોહનીયમાં પ્રતિસમયે અસંખ્યાત ગુણાકારે સંક્રમ કરવાનું આ કામ ચાલુ જ રહે છે. તેનું સામાન્ય ચિત્ર આ પ્રમાણે છે.

| અંતરકરણ      | મિથ્યાત્વમોહનીય | તીવ્ર ૨,૩,૪ઠાણીયો રસ.     |  |  |
|--------------|-----------------|---------------------------|--|--|
| જીવ સાસ્વાદન | મિશ્રમોહનીય     | મધ્યમ બેઠાણીયો રસ         |  |  |
|              | સમ્યક્ત્વમોહનીય | _<br>_ મંદ૨,તથાએકઠાણીયો૨સ |  |  |

ત્રણ પુંજને કરતો, અંતરકરણમાં વર્તતો જીવ પરમ આહ્લાદ રૂપ ઉપશમ સમ્યક્ત્વને અનુભવતો અંતરકરણમાં આગળ વધે છે. આ અંતરકરણનો કાળ અંતર્મુહૂર્ત છે તેમાં જઘન્યથી ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી ૬ આવલિકા જેટલો અંતરકરણનો કાળ બાકી હોય ત્યારે અંતરકરણમાં જ કોઇ જીવને સમ્યક્ત્વને મલીન કરી નાખે તેવો ''અનંતાનુંબંધી'' કષાયનો ઉદય થાય છે. જો કે મિથ્યાત્વમોહનીય અને અનંતાનુંબંધીની એવી જોડી છે કે બન્ને સાથે જ લગભગ બંધ-ઉદયમાં આવે છે. એટલા જ માટે અંતરકરણમાં માત્ર મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મનાં દલિકોને જ ઉપર-નીચેની સ્થિતિમાં નાખીને ખાલી કરેલ હતાં, પરંતુ અનંતાનુંબંધીનાં દલિકોને ત્યાંથી ઉપાર્ડીને ઉપર-નીચે નાખીને ખાલી કરેલ નથી, છતાં મિથ્યાત્વમોહનીયનો ઉદય અટકી જવાથી તેનો સાથીદાર અનંતાનુંબંધી પણ ક્ષયોપશમભાવનું પામે છે. જેથી આ આત્મા નિર્મળ શુદ્ધ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પરંતુ કોઇ કોઈ જીવને અંતરકરણ પૂર્ણ થવા આવે ત્યારે અન્તિમ ૧ સમયથી ૬ આવલિકાના

કર્મસ્તવં ૪૫

કાળમાં મિથ્યાત્વમોહનીયનો ઉદય ન હોવા છતાં પણ અનંતાનુબંધીનો ક્ષયોપશમમાંથી ઉદય થઇ જાય છે. તેને જ આ બીજું "સાસ્વાદન" ગુજ્ઞસ્થાનક કહેવાય છે. કારજાકે મિથ્યાત્વનો ઉદય ન હોવાથી પહેલું ગુજ્ઞસ્થાનક કહેવાય નહીં અને અનન્તાનુબંધી કપાયનો ઉદય થવાથી સમ્યક્ત્વ ગુજ્ઞસ્થાનક ટકે નહીં, તેથી ચોથા ગુજ્ઞસ્થાનકેથી પડતાં અને પહેલે પહોંચતાં પહેલાં અનંતાનુબંધીનો ઉદય થવાથી સમ્યક્ત્વના મલીન આસ્વાદવાળું આ બીજું ગુજ્ઞસ્થાનક જીવને આવે છે. આ બીજું ગુજ્ઞસ્થાનક જીવને આવે છે. આ બીજું ગુજ્ઞસ્થાનક જવન્યથી ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી ફક્ત ૬ આવલિકા કાળ જ ટકે છે. ત્યારબાદ આ જીવ નિયમા મિથ્યાત્વપુંજનો ઉદય થવાથી મિથ્યાત્વ ગુજ઼સ્થાનકે જ જાય છે.

આ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક ઉપશમ સમ્યક્ત્વથી પડતાં જ આવે , છે. જેટલી વાર ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પામી શકે છે તેટલીવાર વધુમાં વધુ સાસ્વાદન પામી શકાય છે. ઉપશમ સમ્યક્ત્વ ચાર વાર ઉપશમશ્રેણી પ્રારંભે ત્યારે ચાર વાર પામી શકાય છે. અને મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકથી ત્ર<u>ણ કરણ કરવા પૂર્વક અંતરકરણ કરવા દ્વારા જે ઉપશમસમ્યક્ત્વ પમાય છે. તે જો કે અસંખ્ય વાર પામી શકાય છે તથાપિ તે એક સરખી જ પ્રક્રિયાથી લભ્ય હોવાથી એક જ ગણાય છે. એમ મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકથી ઘણીવાર પ્રાપ્ત કરી શકાતા ઉપશમ સમ્યક્ત્વને પણ એક જ વાર ગણીએ તો વધુમાં વધુ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પાંચ વાર પામી શકાય છે માટે સાસ્વાદન પણ પાંચ વાર પામી શકાય છે.</u>

મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકે આવ્યા પછી સમ્યક્ત્વ મોહનીય અને મિશ્રમોહનીયની ઉદ્વલના કરીને આ જીવ તે બન્નેનાં દલિકોનો પુનઃમિથ્યાત્વ મોહનીયમાં પ્રક્ષેપ કરે છે. તે કરતાં એક-એક મોહનીયમાં એક-એક એમ કુલ પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ર ભાગ જેટલો કાળ જાય છે. તેમાં સમ્યક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના થતી હોય તે દરમ્યાન પુનઃ જો સમ્યક્ત્વ પામે તો ક્ષયોપશમસમ્યક્ત્વ પામે છે. જો મિશ્રમોહનીયની ઉદ્વલના થતી હોય તે દરમ્યાન જો ઉપર ચડે તો

નિયમાં મિશ્ર (ત્રીજા) ગુણસ્થાનકે જ જાય છે. પરંતુ બન્નેની ઉદ્વલના પૂર્ણ થઇ ગયા પછી જો સમ્યક્ત્વ પામે તો અનાદિ મિથ્યાત્વીની જેમ જ ત્રણ કરણ કરવા વડે પુનઃ ઉપશમસમ્યક્ત્વ પામે છે.

## (૩) મિશ્રદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક

અનાદિ મિથ્યાત્વી જીવ ઉપર સમજાવ્યું છે તે મુજબ ત્રણ કરણ કરી ઉપશમસમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરી ઉપશમસમ્યક્ત્વની વિશુદ્ધિ વડે જ મિથ્યાત્વપુંજના ત્રણ ભાગ કરી અંતરકરણની સ્થિતિ પૂર્ણ કરી જેવો બહાર આવે તેવો જ જો તે કાળે ત્રણપુંજમાંથી મિશ્રમોહનીયનો ઉદય શરૂ થાય તો તે આ જીવને ત્રીજું મિશ્રદષ્ટિગુણસ્થાનક કહેવાય છે. તેનો જઘન્ય- ઉત્કૃષ્ટ બન્ને રીતે ફક્ત અંતર્મુહૂર્ત જ કાળ છે. મિશ્રમોહનીયનો ઉદય હોવાથી તે કાળે આ જીવને જિનેશ્વર પરમાત્માના ધર્મ ઉપર રુચિ પણ નથી હોતી, અને અરુચિ પણ નથી હોતી, નાલિકેર દ્વીપના મનુષ્યોને જેમ ધાન્ય ઉપર રુચિ-અરુચિ ન હોય તેમ.

આ ગુણસ્થાનક જેમ સમ્યક્ત્વથી પડતાં ત્રણપુંજમાંથી મિશ્રપુંજ ઉદયમાં આવવાથી આવે છે. તેમ જ સમ્યક્ત્વી જીવ મિથ્યાત્વે ગયા પછી સમ્યક્ત્વ-મિશ્ર પુંજની ઉદ્વલના કરતો હોય અને સમ્યક્ત્વપુંજની ઉદ્વલના થઇ ચૂકી હોય, મિશ્રપુંજની ઉદ્વલના પૂર્ણ ન થઇ હોય તો તે કાળે પણ મિશ્રપુંજ ઉદયમાં કોઇક વખત આવી જાય છે. ત્યારે પહેલા ગુણઠાણેથી પણ આ જીવ મિશ્રગુણસ્થાનકે આવે છે. આ પ્રમાણે મિશ્રગુણસ્થાનક સમ્યક્ત્વથી તથા મિશ્રની ઉદ્વલના કરતા એવા મિથ્યાત્વથી પ્રાપ્ત કરી શંકાય છે. અનાદિ મિથ્યાત્વીને સીધું આ ગુણસ્થાનક આવતું નથી. કારણ કે તેની પાસે મિશ્રમોહનીય સત્તામાં જ નથી કે જેથી તેનો ઉદય થઇ શકે.

## (૪) અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનક

જિ<u>નેશર પરમાત્માનો ધર્મ જેને રુચે છે. ગમે છે સ</u>ુદેવ-સુગુરુ અને સુધર્મની પૂર્ણ શ્રદ્ધા-વિશ્વાસ જેને છે તેને સમ્પર્**ષ્ટ** કહેવાય છે કર્મસ્તવ -

સમ્યગ્દેષ્ટિ હોવા છતાં પણ સંસારના ભોગ-સુખોને જે ત્યજી શકતો નથી. સંસારના તમામ ભોગસુખોને અસાર-તુચ્છ-હેય સમજવા-જાણવા છતાં તે છોડવા જે અસમર્થ હોય એવા જીવનું જે ગુણસ્થાનક તે અવિરંત સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનક.

આ ચોથા ગુણસ્થાનકે રહેલા જીવો ત્રણ પ્રકારના સમ્યક્ત્વવાળા હોય છે (૧) ઔપશમિક (૨) ક્ષાયોપશમિક (૩) ક્ષાયિકસમ્યત્વ.

(૧) જ્યા અનંતાનુબંધી ૪ અને મિથ્યાત્વમોહનીયાદિ દર્શનત્રિક ૩, એમ કુલ સાત કર્મપ્રકૃતિઓ એવી ઉપશાન્ત કરી હોય <u>કે જે આ સાતમાંની કોઇ એક પણ પ્રકૃતિનો રસોદય કે પ્રદેશોદય</u> ન હોય એવી ઉપશાન્તવાળી જે અવસ્થા તે ઔપશમિકસમ્પક્ત્વ. આ સાતે કર્મપ્રકૃતિઓને પોતાના રૂપે ઉદયુથી જે ભોગવવી તે રસોદય. અને સજાતીય એવી પરપ્રકૃતિમાં ભેલવીને પરપ્રકૃતિ રૂપે ભોગવવી તે પ્રદેશોદય. જેમ કે અનંતાનુબંધી કષાયને અનંતાનુબંધી રૂપે ઉદયમાં ભોગવવા તે તેનો રસોદય, અને અનંતાનુબંધી કૃષાયનાં દુલિકોને અપ્રત્યાખ્યાનીય આદિમાં ભેળવીને અપ્રત્યાખ્યાનીયાદિ રૂપે ભોગવવાં તે અનંતાનુબંધીનો પ્રદેશોદય અર્થાત સયોપશમ કહેવાય છે. તેવી જ રીતે મિથ્યાત્વમોહનીયને મિથ્યાત્વમોહનીય રૂપે ભોગવવી તે મિથ્યાત્વમોહનીયનો રસોદય અને મિથ્યાત્વમોહનીયને સમ્યકૃત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીય રૂપે બનાવીને ભોગવવી તે સમ્યક્ત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીયનો રસોદય કહેવાય પરંતુ મિથ્યાત્વમોહનીયનો પ્રદેશોદય અર્થાત્ ક્ષયોપશમ કહેવાય છે. પ્રાથમિક ઔપશમિક સમ્પકત્વમાં આ દર્શન મોહનીયનો રસોદય કે પ્રદેશોદય હોતો નથી સર્વથા શાન્ત અવસ્થા હોય છે. પરંતુ અનંતાનુબંધીનો ક્ષયોપશમ (પ્રદેશોદય) હોય છે. તથા શ્રેણીસંબંધી ઉપશમમાં દર્શનત્રિકની ઉપશમના હોય છે. અને અનેતાનુબંધીની મુખ્યત્વે વિસંયોજના અને મતાન્તરે ઉપશમના હોય છે.

(૨) જ્યાં અનેતાનુબંધી ૪ કષાય, મિથ્યાત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીય

આ દ કર્મપ્રકૃતિઓનો પ્રદેશોદય હોય અથવા ક્ષય હોય અને સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો રસોદય હોય તેને ક્ષાયોપશિમક સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. અનંતાનુબંધી ૪ કપાયો અપ્રત્યાખ્યાનીયાદિમાં ભળીને તે રૂપે ઉદયમાં આવે છે. અને મિથ્યાત્વ-મિશ્રનાં દિલકો સમ્યક્ત્વમોહનીય રૂપે કરીને જીવ વેદે છે માટે દ નો પ્રદેશોદય હોય છે. અને સમ્યક્ત્વમોહનીયનો રસોદય હોય છે. અથવા ક્ષાયિક પામતાં પહેલાં યથાયોગ્ય આ છ નો ક્ષય પણ થતો જાય છે. અને સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો રસોદય ચાલુ હોય છે. તેને પણ ક્ષાયોપશિમક સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. ઉદયમાં આવે તેવા મિથ્યાત્વમોહનીયના રસને હણવો તે ક્ષય અને હાલ ઉદયમાં ન આવતી પરંતુ ઉદીરણા અને અપર્વતનાના બળે ઉદયમાં આવી શકવાના સંભવવાળી મિથ્યાત્વમોહનીયનો ઉપશમ કરવો. તેનુ નામ ક્ષય + ઉપશમ = ક્ષાયોપશમ તેનાથી મળતો જે સમ્યક્ત્વ ગુણ તે ક્ષાયોપશિમક.

(૩) ઉપરોક્ત દર્શનસપ્તકનો સર્વથા ક્ષય થવાથી જે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય તે **ક્ષાયિક** સમ્યક્ત્વ. આ સમ્<u>યક</u>્ત્વમાં દર્શનસપ્તકની <u>બીલકુલ સત્તા</u> જ <u>હોતી નથી. આ પ્રમાણે ચોથે ગુણઠાણે ત્રણ પ્રકારનાં સમ્યક્</u>ત્વ હોઇ શકે છે. પરંતુ ભોગોનો ત્યાંગ ન હોવાથી અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ કહેવાય છે.

વિરતિને (અશુવ્રત-મહાવ્રતને) યથાર્થ પણે જાણવાં, દેવ-ગુરુ સમક્ષ પૂર્જાપણે સમજીને ગ્રહે કરવાં, અને ગ્રહે કર્યા પછી યથાર્થપણે પાલન કરવાં તે જ યથાર્થ વિરતિધરતા છે. તેના ૮ ભાંગા થાય છે તેમાં અન્તિમ આઠમા ભાંગામાં જીવ દેશવિરતિધર અથવા સર્વવિરતિધર કહેવાય છે. પ્રથમના સાત ભાંગામાં અવિરતિ ગણાય છે. તેમાં પણ પ્રથમના ચાર ભાંગામાં મિથ્યાદેષ્ટિ છે. અને પછીના ત્રણભાંગામાં અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ કહેવાય છે.

| ૧ | વ્રતોને | યથાર્થપણે | ન જાણે | ન આદરે | ન પાલે | સામાન્ય જીવો               |
|---|---------|-----------|--------|--------|--------|----------------------------|
| ર | ,,      | ,,        | ,,     | 1 7    | પાલે   | અજ્ઞાન તપસ્વી              |
| ß | ,,,     | ,,        | "      | આદરે   | ન પાલે | પાર્શ્વસ્થ                 |
| ४ | ,,,     | ,,        | ,,     | , ,    | પાલે   | ગચ્છનિર્ગત<br>અગીતાર્થસાધુ |
| પ | ,,      | 1,        | જાણે   | નઆદરે  | નપાલે  | શ્રેણીક,કૃષ્ણ              |
| ٤ | ,,      | ,,        | ,,     | "      | પાલે   | અનુત્તર<br>વિમાનવાસી       |
| 9 | ,,      | ,,        | ,,     | આદરે   | ન પાલે | સંવિગ્રપાક્ષિક             |
| ۵ | ,,      | ,,        | , ,    | ,,     | પાલે   | દેશવિરતિ<br>સર્વવિરતિ      |

આ આઠભાંગામાં પ્રથમના ચારભાંગામાં વર્તનારા જીવોને સમ્યગ્જ્ઞાન ન હોવાથી મિથ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક ગણાય છે. પ/દ/૭/ આ ત્રણભાંગામાં વર્તનારા જીવો સમ્યગ્જ્ઞાન યુક્ત હોવાથી ચોથા ગુણઠાણાવાળા ગણાય છે. અને ૮ મા ભાંગામાં વર્તનારા જીવો પાંચમા- છકા ગુણઠાણા વાળા ગણાય છે.

. આ ગુણસ્થાનકનો કાળ વધુમાં વધુ સાધિક ૩૩ સાગરોપમ છે. કારણ કે અનુત્તરવાસી દેવનું આયુષ્ય ૩૩ સાગરોપમ છે અને તેને ચોથું ગુણસ્થાનક છે, ત્યાંથી ચ્યવી મનુષ્યમાં આવી ૮ વર્ષથી અધિક ઉમરવાળો થાય અને સંયમાદિ સ્વીકારે ત્યારે પાંચમુ-છઠ્ઠું ગુણસ્થાનક આવે છે માટે ગર્ભકાલ સાથે તે વર્ષો અધિક જાણવાં તથા જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત કાળ જાણવો.

ં ઉપશમ સમ્યક્ત્વનો કા<u>ળ જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ બન્ને રીતે નાનું-</u>મોટું અંતર્મુહૂર્ત માત્ર જ હોય છે.

ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વનો કાળ સાધિક ૬૬ સાગરોપમ હોય છે. <u>વિજયાદિ અનુત્તરના ૩૩ + ૩૩ ના બે ભવો કરવા વડે તથા વચ્ચેના</u> મુનુષ્યભવો વડે અધિક આ કાળ જાણવો. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનો સાદિ-અનંતકાળ જાણવો. કારણ કે તે સમ્યક્ત્વ આવ્યા પછી જતું જ નથી.

જૈત્તશાસ્ત્રોમાં આ **સમ્યક્**ત્વના અપેક્ષાવિશેષે અનેકપ્રકારો બતાવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે-

- (૧) તત્ત્વોનું યથાર્થ જ્ઞાન ન ધરાવનાર, ત<u>ત્ત્વજ્ઞા</u>નના <u>અજાણ,</u> એવા આત્માની જિનેશ્વર પરમાત્માના કહેલાં વચનો અને તત્ત્વો એ જ <u>સ</u>ત્ય છે એવી દઢ શ્રદ્ધા પૂર્વકની તત્ત્વરુચિ તે **દ્રવ્યસમ્યક્**ત્વ
- (૨)તત્ત્વોનું યથાર્થ જ્ઞાન ધરાવનાર, સ્યાદ્વાદ-નય-નિક્ષેપા-સપ્તાનંગી-સાપેક્ષવાદ આદિના જાણકાર જીવની જિનેશ્વર પરમાત્માના કહેલાં વચનો અને તત્ત્વો એ જ સત્ય છે એવી દઢ શ્રદ્ધા પૂર્વકની ભાવથી તત્ત્વરુચિ તે ભાવસમ્યકૃત્વ.

#### અથવા બીજી રીતે ૨ પ્રકાર-

- (૧) ઉપદેશ-પ્રતિમા-ગુરુ આદિ બાહ્ય કોઇ પણ નિમિત્ત વિના સહજસ્વભાવે પોતાના આત્માના અભ્યંતર વૈરાગ્યયુક્ત પરિણામથી જે સમ્યક્ત્વ થાય તે **નિસર્ગસમ્યક્**ત્વ.
- (૨) ઉપદેશ-પ્રતિમા-ગુરુ આદિ બાહ્ય કોઇ પણ નિમિત્તો દ્વારા પોતાના આત્માના અભ્યન્તર વૈરાગ્યયુક્ત પરિણામથી જે સમ્યક્ત્વ થાય તે અધિગમસમ્યક્ત્વ.

#### અથવા ત્રીજી રીતે ૨ પ્રકાર-

- (૧) સમ્યક્ત્વમોહનીયના ઉદયવાળું જે સમ્યક્ત્વ અર્થાત્ ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ, જેમાં સમ્યક્ત્વ મોહનીયના પુદ્ગલનું વેદન ચાલુ છે તે પૌદ્ગલિકસમ્યક્ત્વ.
- (૨) સમ્યક્ત્વમોહનીયનો જ્યાં ઉદય નથી અર્થાત્ ઔપશમિક અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ. કે જેમાં પુદ્દગલનું વેદન નથી તે અપૌદ્ગલિક-સમ્યક્ત્વ.

#### અથવા ચોથી રીતે ૨ પ્રકાર-

(૧) શુદ્ધ આત્મપરિણામનો હેતુ બને તેવો જિનેશ્વર પરમાત્માના તત્ત્વોને માનવાનો. પ્ર3પવાનો વ્યવહાર કરવો. સભાસમક્ષ. <u>સમ્યક્ત્વ વ્રત ઉચ્ચરવું</u>. અન્યને નહીં માનવાનો નિયમ કરવો તે **લ્યવહારસમ્યક્ત્વ.** 

(૨) જ્ઞાન-દર્શન-અને ચારિત્રની ૨મણતા પૂર્વકનો શુ*ઢ* આત્મપરિણામ, જિનેશ્વર પરમાત્માની અનન્ય રૂચિવાળો ઉપયોગ પૂર્વકનો હાર્દિક જે આત્મપરિણામ તે **નિશ્ચય સમ્યક્**ત્વ.

સમ્યક્ત્વના ૩ પ્રકારો પણ છે.

- (૧) જેમ દીપક પોતાની નીચે અંધારું રાખે છે (કોડીયાનો દીપક) અને બહાર ચોતરફ પ્રકાશ પાથરે છે તેમ જે આત્મામાં પોતાનામાં સમ્યક્ત્વ ગુણ ન હોય પરંતુ બીજાને ઉપદેશથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવે તે **દીપકસમ્યક્**ત્વ (અભવ્યાદિ જીવોમાં આવા સમ્યક્ત્વનો વ્યવહાર હોય છે).
- (૨) જિનેશ્વર પરમાત્મા વડે કહેવાયેલાં તત્ત્વો ઉપર દઢ રુચિવાળો, અને આચારો તરફ પરમપ્રીતિવાળો, એવો પરિણામ તે **રોચકસમ્યકૃત્વ.**
- (૩) પોતાના આત્મામાં સંયમ અને તપને લાવે, <u>જિનેશ્વરપરમાત્મા વડે કહેવાયે</u>લા આચારોને દઢપણે અંગીકાર કરે તે <u>કારકસમ્યકત્વ</u>.

આ પ્રમાણે (૧) ઉપશમ, (૨) ક્ષયોપશમ, (૩) ક્ષાયિક, એમ પણ ત્રણ ભેદો છે. ઉપશમ-ક્ષયોપશમ-ક્ષાયિક-વેદક એમ ૪ ભેદો પણ છે. અને સાસ્વાદન સાથે પાંચ ભેદો પણ છે. વધારે વિસ્તાર શાસ્ત્રાન્તરથી જાણવો.

## (૫) દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક

ઉપશમ-ક્ષયોપશમ અને ક્ષાયિક આ ત્રણમાંથી કોઇ પણ એક પ્રકારનું સમ્યક્ત્વ હોતે છતે, સર્વવિરતિ (સર્વથા સંસારનો ત્યાગ કરવા) ની લાલસા હોવા છતાં પણ પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયના ઉદયથી તે ન સ્વીકારી શકવાના કારણે અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાયના ક્ષયોપશમથી એક વ્રત-બે વ્રત આદિ રૂપે યત્કિંચિત્ સાંસારિક ભોગોનો ત્યાગ કરવાપૂર્વક સ્થૂલત્યાગ તે દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે.

આ ગુણસ્થાનક સ્વીકારનાર શ્રાવક-શ્રાવિકા કહેવાય છે. તેઓ સ્થૂલહિંસાત્યાગ, સ્થૂલમૃપાવાદ ત્યાગ આદિ શ્રાવકનાં બારવ્રતોમાંથી ૧ વ્રત, ૨ વ્રત, ૩ વ્રત, એમ યાવત બાર વ્રત ગ્રહણ કરનારાં પણ હોય છે. તથા ત્રણ પ્રકારની અનુમતિ (અનુમોદન) માંથી બે અનુમતિનો ત્યાગ કરી માત્ર સંવાસાનુમતિ જ સેવનારા જીવો ઉત્કૃષ્ટ દેશવિરતિધર કહેવાય છે. ત્રણ અનુમતિ આ પ્રમાણે છે- (૧) પોતાના માટે અથવા પરના માટે તથા ઉભયના માટે હિંસાદિથી કરાયેલા ભોજન આદિનો જે ઉપયોગ કરે તે પ્રતિસેવનાનુમતિ. (૨) પુત્ર-પત્ની આદિ કોઇ સગાવહાલાઓ-કુટુંબીજનો દ્વારા કરાયેલા પાપકર્મોને કેવળ સાંભલે, સાંભળવા છતાં તે કામોથી પુત્રાદિને ન રોકે, અર્થાત્ મનથી અનુમતિ આપે તે પ્રતિશ્રવણાનુમતિ. (૩) તથા પુત્રાદિ પરિવારો વડે કરાતા પાપને ન સાંભળે, મનથી સારૂ-સારૂં છે એમ ન માને, માત્ર પોતાનો પુત્ર આદિ છે એવી મમતા જ રાખે તે સંવાસાનુમતિ.

ગૃહસ્થ બારવ્રત ધારણ કરી શકે છે. અગિયાર પડિમા વહન કરી શકે છે. ત્રણ અનુમતિમાંથી બે અનુમતિ ત્યજી શકે છે. તે ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક કહેવાય છે. આ ગુણસ્થાનક માત્ર તિર્યંચ-મનુષ્યોને જ હોય છે. તે પણ અયુગલિકોને જ (સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળાને જ). દેવનારકી અને યુગલિકોને માત્ર ચાર જ ગુણસ્થાનકો હોય છે. આ ગુણસ્થાનકે ઉપશમ-ક્ષયોપશમ-અને ક્ષાયિક એમ ત્રણે સમ્યક્ત્વ હોઇ શકે છે. આ ગુણસ્થાનકનો કાળ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશોનપૂર્વક્રોડ વર્ષ હોય છે. કારણ કે સંખ્યાત વર્ષવાળા મનુષ્ય-તિર્યંચનું આયુષ્ય વધુમાં વધુ પૂર્વક્રોડ વર્ષનું હોય છે તેમાં આઠ વર્ષની ઉમર પછી દેશવિરતિ આવી શકે છે.

સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ વખતે સાતકર્મોની સ્થિતિ જે અંતઃકોડાકોડી સાગરોપમની થઇ છે તેમાંથી પલ્યોપમપૃથક્ત્વ સ્થિતિ ઓછી થયે છતે આ ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ગુણસ્થાનકે આવનારા આત્માઓમાં આવા ગુણો પ્રગટ થાય છે. (૧) એકદ્રતથી બાર દ્રત સુધીનાં વ્રતોનું ધારણ કરવાપણું, (૨) <u>શીલવંત. (સદાચારી).</u> (૩) ગુણવંત (ગુણીયલ જીવન). (૪) ૠજુવ્યવહાર (કપટ-માયા વિનાનો સરળ વ્યવહાર), (૫) ગુરુશુશ્રૂપક (વડીલોની-ગુરુઓની અને <u>ઉપકારીઓની સેવા કરનાર), (૬) પ્રવચન કુશલ (જૈન શાસ્ત્રો-સિદ્ધાન્ત</u> સમજવામાં પ્રવીણ-દક્ષ. (જુઓ યોગશતક)

**પ્રશ્ન**- શ્રાવકની ૧૧ પડિમા કઇ કઇ ?

ઉત્તર- (૧) દર્શન પ્રતિમા, (૨) વ્રતપ્રતિમા (૩) સામાયિકપ્રતિમા, (૪) પૌષધ પ્રતિમા, (૫) કાયોત્સર્ગ પ્રતિમા, (૬) અબ્રહ્મવર્જન પ્રતિમા, (૭) સચિત્તવર્જન પ્રતિમા, (૮) આરંભવર્જન પ્રતિમા, (૯) પ્રેપ્યવર્જન પ્રતિમા, (૧૦) ઉદ્દિટ્ઠવર્જન પ્રતિમા, (૧૧) શ્રમણભૂત પ્રતિમા.

આ પાંચમા ગુણસ્થાનકે તિર્યંચો ઉપશમ અને ક્ષયોપશમ અંમ બ<u>ે સમ્યક્</u>ત્વવાળા જ હોય. કા<u>રણ કેતિર્યંચોને જો ક્ષાયિકસમ્યક્</u>ત્વ હોય તો યુગલિકના ભવમાં જ પૂર્વભવથી લઇને આવેલાને હોય છે અને યુગલિકને ચાર જ ગુણસ્થાનક હોય <u>છે. મનુષ્યોને ત્રણે સમ્યક્</u>ત્વ પાંચમે ગુ<u>ણઠાણે હોઇ</u> શકે છે.

## (६) प्रमत्तसंयत- (७) अप्रमत्तसंयत.

સંસારના સર્વભોગો, આંરભસમારંભ અને હિંસાદિ સર્વ પાપાચરણાઓનો સંપૂર્ણપણે ત્યાગ કરી "સર્વથા વિરતિ" સ્વીકારનાર આત્માનું જે ગુણસ્થાનક તે છઠ્ઠ-સાતમું ગુણસ્થાનક. આ ગુણસ્થાનકોમાં આવનાર આત્મા સંસારનો સર્વથા ત્યાગી હોવાથી સંયત કહેવાય છે. પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયના ઉદયને રોકીને ક્ષયોપશમ કરવા દ્વારા આ ગુણસ્થાનકોએ જીવ આવે છે. પરંતુ દર્શનાવરણીય કર્મ, સંજવલન કષાય તથા નવ નોકપાયોના ઉદયને લીધે ક્યારેક નિદ્રા, વિષય, કષાય અને વિકથા આદિ પ્રમાદવશ બની જાય છે ત્યારે "પ્રમત્તસંયત" નામનું છઠ્ઠં ગુણસ્થાનક આવે છે અને જ્યારે આ કર્મોના ઉદયની નિર્બળતા આવે છે ત્યારે ત્યારે નિદ્રાદિ પ્રમાદો વિનાનું "અપ્રમત્તસંયત" ગુણસ્થાનક આવે છે. આ બન્ને ગુણસ્થાનકો સાધુ જીવનમાં વારાફરતી આવ્યા જ કરે છે. તેથી આ બન્નેમાંનું કોઇ પણ એક ગુણસ્થાનક જઘન્યથી ૧ સમય, અને ઉત્કૃપ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત જ હોય છે. બંનેનો સાથે મળીને કાળ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશોન પૂર્વક્રોડ વર્ષ છે.

આ ગુણસ્થાનકોમાં વર્તનારા જીવો સર્વથા પ્રાણાતિપાતનો ત્યાગ આદિ પાંચ મહાવ્રતવાળા હોય છે. મન-વચન-કાયાથી પાપો કરવા-કરાવવા-અને અનુમોદવાના સર્વથા ત્યાગી હોય છે. છ કાયની હિંસા અને મન સાથે છ ઇન્દ્રિયોના વિષયભોગો, એમ બારે પ્રકારની અવિરતિ ના ત્યાગી હોય છે. તેથી જ "સર્વવિરતિધર" કહેવાય છે.

દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે સાતકર્મોની જે સ્થિતિસત્તા છે તેનાથી સંખ્યાતા સાગરોપમ જેટલી સ્થિતિ ઓછી થયે છતે આ ગુણસ્થાનકો આવે છે. આ બન્ને ગુણસ્થાનકોમાં પણ ઉપશમ-ક્ષયોપશમ અને ક્ષયિક સમ્યક્ત્વ હોય છે.

જે જીવો સમ્પક્ત્વ પ્રાપ્ત કરી ચોથે-પાંચમે ગુણસ્થાનકે આવ્યા છે. તેઓ જ આ છકા-સાતમા ગુણસ્થાનકને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. અથવા પહેલા ગુણસ્થાનકથી સમ્યક્ત્વ સાથે સંયમ પામે તો છકા-સાતમા ગુણસ્થાનકને પણ પામી શકે છે. પરંતુ સમ્યક્ત્વ પામ્યા વિનાના મિથ્યાદષ્ટિ જીવો જો દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરે તો પણ તેમને પહેલું જ ગુણસ્થાનક ગણાય છે. સંસારનો સર્વત્યાગ કરવા છતાં છક્ષુ-સાતમું ગુણસ્થાનક આવતું નથી. અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ વિના જ્ઞાને અને યારિત્ર એ જ્ઞાન-ચારિત્ર ગણાતાં નથી.

આ બન્ને ગુણસ્થાનકોમાં આ જીવ અન્તર્મુહૂર્તે-અન્તર્મુહૂર્તે વારાફરતી આવ-જા કરે છે. પરંતુ એક ગુણસ્થાનકમાં વધુ રહેતો નથી.

પ્રશ્ન- પ્રભુ મહાવીર સ્વામીને સાડાબાર વર્ષની દીક્ષિત છદ્મસ્થાવસ્થામાં માત્ર બે ઘડી જ નિદ્રા આવી છે. તો અપ્રમત્તસંયત નામનું સાતમું ગુણસ્થાનક માત્ર અંતર્મુહ્ત્ત જ ઉત્કૃષ્ટથી હોય તે કેમ ઘટે ? તથા વર્તમાનકાળના અને ભૂતકાળના કોઇ પણ મહાન ગીતાર્થ કર્મસ્તવ ૫૫

સંવેગી ઉત્તમ આચાર્યને પણ ચાર-પાંચ કલાકની <u>ત્તિદ્રા તો સહેજે હોય</u> જુ છે, તો તેઓને પ્રમત્તગુણસ્થાનકનો કાળ ઉત્કૃપ્ટથી પણ અંતર્મુહૂર્ત જુ હોય તે કેમ ઘટે ?

ઉત્તર- પ્રશ્ન સત્ય છે. પરંતુ પરદ્રવ્ય તરફની પરિણતિ થવી-લાગણી થવી. તેને પણ પ્રમાદ કહેવાય છે. સંજ્વલનાદિ કષાયોના ઉદયથી પ્રભુશ્રી મહાવીરસ્વામીનો આત્મા પણ નિદ્રા ન આવવા છતાં લાગણી-કરૂણા. પરદ્રવ્ય પ્રત્યેનો ઝૂકાવ એ રૂપ સુક્ષ્મપ્રમાદવાળા ગુણસ્થાનકે અલ્પકાળ પણ જાય જ છે. માત્ર એટલું વિશેષ છે કે <u>અપ્રમત્તગુણસ્થાનકે તે મોટું અંતર્મુહૂર્ત રહે છે અને પ્રમત્તગુણસ્થાનકે</u> <u>નાનું અંતર્મુહૂર્ત રહે છે. પરંતુ બ<del>ન્ને ગુણસ્થાનકો</del> આવે જ છે.</u> વ્યવહારનયથી નિદ્રા-વિકથા-કષાય એ જેમ પરભાવ દશા હોવાથી પ્રમાદ છે તેમ નિશ્ચયનયથી આ આત્મા પરદ્રવ્ય પ્રત્યે રાગવાળો-લાગણીવાળો-કરૂણાવાળો-પરોપકાર કરવાની મમતાવાળો બને તે પણ સુક્ષ્મમોહ-પ્રશસ્તમોહ અથવા પરભાવદશા જ હોવાથી તેને નિશ્ચયનયથી પ્રમાદ કુહેવાય છે. પ્રારંભના ગુણસ્થાનકોમાં એ ઉપયોગી છે અને ઉપરનાં ગુણસ્થાનકોમાં એ પ્રતિબંધક બને છે. તથા વર્તમાનકાલીન અને ભૂતકાલીન મહાન્ ગીતાર્થ-સંવેગી આચાર્યોને વ્યવહારનયથી નિદ્રા ૪-૫ કલાક ચાલુ હોવા છતાં પણ નિશ્<u>ચયનયથી સંયમાવસ્થામાં</u> "આત્મજાગૃતિ" રૂપ સ્વભાવ દશાની પરિણતિ પ્રવર્તતી જ હોય છે. તેથી જ નિદ્રાકાલે પણ પડખું ફેરવતાં પ્રમાર્જનાનો વિવેક, અને **કુક્કુડીપાયપસારેણ** ગાથામાં કહ્યા મુજબ શ<u>રીરના અંગો</u>ને સંકોચીને, વસ્ત્રાદિથી ઢાંકીને જ સુવે છે. બીભત્સ રીતે, કે વાસનાની કૃદ્ધિ થાય તે રીતે જે નથી વર્તતા તે નિદ્રાકાલમાં પણ આત્મ-જાગૃતિ ચાલુ જ છે. માત્ર <u>નિ</u>દ્રા પ્રતિબંધક હોવાથી આ આત્મજાગૃતિ પ્રગટપણે દેખાતી <u>નથી.</u> તેથી આવા સાધસંતોને નિદામાં પણ અપ્રમત્ત<u>ગણસ્થાન</u>ક નિશ્ચયનયથી જાણવં.

ચોથાથી સાતમા ગુણસ્થાનક સુધી ઘણી વાર જીવ આવ-જા કરે છે. ત્રણે સમ્યક્ત્વવાળો હોય છે. ભરત-ઐરાવત ક્ષેત્રમાં આ કાળે વધુમાં વધુ એક થી સાત જ ગુણસ્થાનકો છે. છક્ષું-સાતમું ગુણસ્થાનક મનુષ્યને જ માત્ર હોય છે અને તે પણ સંખ્યાતવર્ષના આયુષ્યવાળા અયુગલિકને જ હોય છે.

ચોથાથી પાંચમે, પાંચમાંથી છકે, છકાથી સાતમે વિશુદ્ધિ વધારે વધારે હોય છે એટલે વિશુદ્ધિનો પ્રકર્ષ (વધારો-વધારો) કહેવાય છે અને અશુદ્ધિનો અપ્રકર્ષ (ઘટાડો-ઘટાડો) કહેવાય છે. તેવી જ રીતે સાતમાથી છકે, છકાથી પાંચમે, પાંચમાથી ચોથે, વિશુદ્ધિનો અપ્રકર્ષ અને અવિશુદ્ધિનો પ્રકર્ષ કહેવાય છે.

# (૮) અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનક

આ ગુણસ્થાનકથી શ્રેષ્ત્રી નો પ્રારંભ થાય છે. જેમ એક માળથી બીજે માળે ચડવા માટે ગોઠવેલા પગથીયાંની પંક્તિને શ્રેષ્ઠી (નીસરણી) કહેવાય છે. તેમ મોહનીયકર્મને ઉપશમાવતો અથવા ક્ષય કરતો આ આત્મા સડસડાટ (વચ્ચે અટક્યા વિના તથા વધુ વિરામ કર્યા વિના) ઉપર-ઉપરના ગુણસ્થાનકોમાં ચડે તેને શ્રેષ્ત્રી કહેવાય છે. આ શ્રેષ્ઠી બે પ્રકારની છે. આત્મા મોહનીય કર્મને ઉપશમાવતો ચડે તે ઉપશમશ્રેષ્ઠ્રી અને મોહનીય કર્મનો વિનાશ કરતો જે આત્મા ઉપર-ઉપરના ગુણસ્થાનકોમાં ચડે તે ક્ષપકશ્રેષ્ઠ્રી.

ઉપશમ-શ્રેણીમાં ચડનાર આત્મા મોહનીયકર્મને ઉપશમાવીને (દબાવીને-અંદર સત્તામાં રાખીને) ચડે છે, એટલે આગળ જઇને અગિયારમા ગુણસ્થાનકથી નિયમા પડે જ છે. જ્યારે ક્ષપકશ્રેણીમાં ચડનાર આત્મા મોહનીયકર્મનો વિનાશક હોવાથી ચડ્યા પછી પડતો નથી. માટે ઉપશમશ્રેણીમાં ૮-૯-૧૦-૧૧ મા ગુણસ્થાનકે જઇને ત્યાંથી પડીને ૧૦-૯-૮-૭ મે આવી જાય છે કોઇ જીવ છકે અથવા ચોથે અથવા મિથ્યાત્વે પણ આવી જાય છે. પરંતુ ક્ષપકશ્રેણીમાં ચડનાર આત્મા ૮-૯-૧૦-૧૨-મે થી ૧૩ મે ચૌદમે જઇને વિરામ પામે છે.

મોહનીયકર્મની પ્રકૃતિઓને ઉપશમાવવાનું કે ક્ષય કરવાનું કામ ખરખર નવમા-દશમા ગુણસ્થાનકે જીવ કરે છે આઠમ ગુણસ્થાનકે તો તેની પૂર્વતૈયારી રૂપ ભૂમિકા જ પ્રગટ કરે છે.

'અપૂર્વ'' પ્રથમ કદાપ<u>િ ન આવેલા એવા આત્માના "કરણ"</u> (અધ્યવસાયો જેયાં વર્તે છે. તે અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. આ આઠમા ગુણસ્થાનક આત્માના એવા અપૂર્વ અધ્યવસાયો આવે છે કે જે પ્રથમ **૧થી૭** ગુણસ્થાનકોમાં સંભવે જ નહીં, તેથી આ ગુણસ્થાનકનું નામ ''અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનક'' કહેવાય છે.

આ ગુણસ્થાનકે આવેલો આ આત્મા અપૂર્વ અધ્યવસાયોના બળે કદાપિ ન કરેલાં એવાં અપૂર્વ પાંચ કાર્યો અહીં કરે છે. (૧) સ્થિતિઘાત, (૨) રસઘાત, (૩) ગુણશ્રેણી, (૪) ગુણસંક્રમ, (૫) અપૂર્વસ્થિતિબંધ. સ્થિતિઘાતાદિ ચાર કાર્યોનું સ્વરૂપ પહેલા ગુણસ્થાનકથી સમ્પક્ત્વ પામતી વખતે ત્રણ કરણના પ્રસંગે સમજાવ્યું છે તેમ જ જાણવું. તફાવત માત્ર એટલો જ છે કે પહેલા ગુણસ્થાનક કરતાં આઠમા ગુણસ્થાનકે અતિશય ઘણી વિશુદ્ધિ હોવાથી થોડા કાળમાં સ્થિતિઘાતાદિ સવિશેષણપણે કરે છે.

તથા પૂર્વોક્ત ચાર કાર્યો ઉપરાંત એક અધિક ગુણસંક્રમ નામનું કાર્ય પણ અહીં કરે છે. ગુણસંક્રમ એટલે અબધ્યમાન અશુભ કર્મપ્રકૃતિઓ જે જે સત્તામાં છે તે દરેકને બધ્યમાન પ્રકૃતિઓમાં પ્રતિસમયે અસંખ્યાતગુણાકારે સંક્રમાવે છે પલ્ટાવે છે તેને ગુણસંક્રમ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે સ્થિતિઘાતાદિ આ પાંચ કાર્યો પૂર્વે કદાપિ ન કર્યા હોય તેવાં કાર્યો આ જીવ કરે છે માટે આ ગુણસ્થાનકનું નામ અપૂર્વકરણ કહેવાય છે.

તથા આ ગુણસ્થાનકનું બીજું નામ "નિવૃત્તિકરણ" પણ છે. મૂળગાથામાં આ જ નામ કથન કરેલું છે. નિવૃત્તિ એટલે **ફેરફાર**ે તકાવત-અસમાનતા, પરસ્પર અધ્યવસાયોની ચિત્ર-વિચિત્રતા.

અનાદિ કાળથી જે જે જીવો ભૂતકાળમાં આ ગુણસ્થાનક પામ્યા

છે. વર્તમાન કાળમાં હાલ પામે છે અને ભવિષ્યકાળમાં જે જે જ્વો આ ગુણસ્થાનકને પામશે તે ત્રણ કાળના સર્વજીવોને સામે રાખીને જો જોઇએ તો તેઓ સર્વે આઠમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમ સમયમાં જે હતા- છે અને આવશે તે સર્વે જીવો પ્રથમ સમય વર્તી હોવા છતાં પરસ્પર અધ્યવસાયો તેઓના સરખા હોતા નથી. કોઇક જીવના થોડા વિશુદ્ધ, કોઇક જીવના વધારે વિશુદ્ધ અને કોઇક જીવના અતિશય ઘણા વિશુદ્ધ હોય છે. એવી જ રીતે તે જ જીવો જયારે આઠમા ગુણસ્થાનકના બીજા સમયમાં આવ્યા છે. આવે છે અને આવશે તે સર્વ જીવોના અધ્યવસાયો પણ પરસ્પર હીનાધિક વિશુદ્ધિવાળા જ હોય છે. એમ સર્વ સમયોમાં પરસ્પર હીનાધિક વિશુદ્ધિવાળા અધ્યવસાયસ્થાનકો હોવાથી આ ગુણસ્થાનકનું બીજું નામ ''નિવૃત્તિકરણ'' છે.

પ્રશ્ન- આ આઠમા ગુણસ્થાનકમાં ભૂતકાળમાં અનંતા જીવો આવ્યા હશે, ભાવિમાં પણ અનંતા જીવો આવશે, વર્તમાનમાં ક્યારેક હોય અને ક્યારેક ન પણ હોય. એમ ત્રણે કાળના મળીને કુલ અનંત જીવો આવેલા અને આવવાવાળા છે. આ દરેક જીવોના જો અધ્યવસાયો ભિન્ન-ભિન્ન તરતમતાયુક્ત વિશુદ્ધિવાળા જ હોય તો તો અધ્યવસાય સ્થાનો કુલ અનંતા થશે. શાસ્ત્રોમાં તો અસંખ્યાત લોકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ જ (અર્થાત્ અસંખ્યાતા જ) અધ્યવસાય સ્થાનો જણાવેલાં છે. તો આ વાત સંગત કેમ થાય?

ઉત્તર- અનંતા જીવો પૈકી ઘણા-ઘણા જીવોના અધ્યવસાયો પરસ્પર સરખા પણ હોય છે. પરંતુ સર્વેના સરખા હોય એમ બનતું નથી. જેમ સ્કુલના એક વર્ગમાં (S-S-C માં) ધારો કે ૧૦૦૦૦ દસ હજાર છોકરાઓ પરીક્ષામાં બેઠા, તેઓનું સર્વેનું પરિણામ સરખું આવતું નથી. કોઇકને ૨૫ માર્ક, કોઇકને ૧૬ માર્ક, કોઇકને ૧૭ માર્ક યાવત્ કોઇકને ૯૯-૧૦૦ માર્ક પણ આવે છે. છતાં ૨૫ માર્કવાળા પણ ઘણા હોય છે ૧૬ માર્કવાળા પણ ઘણા હોય છે ૧૬ માર્કવાળા પણ ઘણા હોય છે. એટલે જેમ ૧૦૦૦૦ વિદ્યાર્થીઓની વરતમતા ૧થી૧૦૦ ગુણાંકમાં સમાઇ જાય છે તેમ

કર્મસ્તવ પહ

અહીં અનંતા જીવોના અધ્યવસાયસ્થાનોની તરતમતા અસંખ્યાતામાં સમાઇ જાય છે.

પ્રશ્ન- આઠમા ગુગ્ગસ્થાનકના પ્રતિસમયમાં જે જે અસંખ્યાતા અધ્યવસાયસ્થાનો છે તેની તરતમતા (વિશુદ્ધિની હાનિ-વૃદ્ધિ) સમજવા માટે શું કોઇ પ્રકારો બતાવ્યા છે ?

ઉત્તર- હા, એકેક સમયના અસંખ્યાતા અધ્યવસાયસ્થાનકોમાં વિશુદ્ધિની <u>છ જાતની હાનિ-વૃદ્ધિ હોય છે. તેને ષટ્</u>સ્થાનપતિત અથવા **છકાણવડિયાં** કહેવાય છે. તે આ પ્રમાણે-

આઠમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમસમયવર્તી અનંતા જીવોમાં સૌથી ઓછામાં ઓછી વિશુદ્ધિ જે જે જીવોની છે તેઓને પહેલું અધ્યવસાયસ્થાન, તેનાથી જે જીવોની યત્કિંચિત્ વિશુદ્ધિ વધારે છે તે જીવોને પૂર્વના અધ્યવસાયસ્થાનક કરતાં અનંતભાગ અધિક વિશુદ્ધિવાળું બીજું અધ્યવસાયસ્થાનક. તેના કરતાં કંઇક અધિક વિશુદ્ધિવાળા જે જે જીવો છે તે જીવોનું જે અધ્યવસાયસ્થાનક તે પહેલા અધ્યવસાયસ્થાન કરતાં કંઇક વધારે અનંતભાગઅધિક વિશુદ્ધ કહેવાય છે. એ જ રીતે ચોથું અધ્યવસાયસ્થાનક પહેલા કરતાં અતિવધુ અનંતભાગ અધિક વિશુદ્ધિ વાળું કહેવાય છે. આ પ્રમાણે અસંખ્યાતાં અધ્યવસાયસ્થાનો પહેલા અધ્યવસાયસ્થાનકની અપેક્ષાએ વધારે વધારે અનંતભાગ અધિક વિશુદ્ધિવાળાં બને છે.

ત્યારપછીનું અધ્યવસાયસ્થાનક પહેલા અધ્યવસાયસ્થાનકની અપેક્ષાએ 'અસંખ્યાતભાગઅધિક'' વિશુદ્ધિવાળું બને છે. તેના પછીનાં કેટલાંક અધ્યવસાયસ્થાનકો પહેલાની અપેક્ષાએ વધારે વધારે અસંખ્યાતભાગ અધિક બનતાં જાય છે. આ પ્રમાણે પછી કેટલાંક અધ્યવસાય સ્થાનો પહેલા અધ્યવસાયસ્થાનકની અપેક્ષાએ સંખ્યાતભાગ અધિક, પછીનાં કેટલાંક અધ્યવસાયસ્થાનો સંખ્યાતગુણ અધિક, પછીનાં કેટલાંક અધ્યવસાયસ્થાનો અપેક્ષાએ અનંતગુણ અધિક

વિશુદ્ધિવાળાં થાય છે. દાખલા તરીકે ધારો કે એક સમયમાં અસંખ્યાતાં જે અધ્યવસાયસ્થાનો છે તે ૧૦૦૦ છે. તે એક હજારને વિશુદ્ધિને અનુસારે લાઇનસર ગોઠવીએ તો પહેલા અધ્યવસાયસ્થાન કરતાં રથી ૧૦૦ અનંતભાગ અધિક, એક નંબરની અપેક્ષાએ ૧૦૧ થી ૨૨૫ અસંખ્યાતભાગ અધિક, એકનંબરની અપેક્ષાએ ૨૨૬ થી ૩૭૫ સંખ્યાતભાગ અધિક, પ્રથમની જ અપેક્ષાએ ૩૭૬ થી ૫૫૦ સંખ્યાતગુણ અધિક, પ્રથમની જ અપેક્ષાએ ૫૫૧ થી ૭૫૦ અસંખ્યાતગુણ અધિક, પ્રથમની જ અપેક્ષાએ ૭૫૧ થી ૧૦૦૦ મા અનંતગુણ અધિક, અને પ્રથમની જ અપેક્ષાએ ૭૫૧ થી ૧૦૦૦ મા અનંતગુણ અધિક વિશુદ્ધિવાળાં છે. આ જ રીતે અન્તિમ ૧૦૦૦ મા અધ્યવસાયની અપેક્ષાએ ૯૯૯ મું, ૯૯૮ મું એમ ઉતરતા ક્રમે અનંતભાગહાનિ, અસંખ્યાતગુણહાનિ, અને ૧૦૦૦માની અપેક્ષાએ ૧૫૦ થી ૧ સુધીનાં અનંતગુણ હાનિવાળાં અધ્યવસાય સ્થાનકો છે. (આ સંખ્યાનો આંક સમજાવવા પુરતો માત્ર કલ્પેલો છે).

આ પ્રમાણે એકસમયમાં અનંત જીવો છે. અસંખ્યાત અધ્યવસાય સ્થાનો છે અને માંહોમાંહે વિશુદ્ધિની છ જાતની વૃદ્ધિ- હાનિ છે. તેને ષટ્સ્થાનપતિત-છકાણવડિયાં કહેવાય છે. આ જ પ્રમાણે બીજા સમયમાં-ત્રીજા સમયમાં-ચોથા સમયમાં પણ છ જાતની વૃદ્ધિ- હાનિ હોય છે. માટે જ આ ગુણસ્થાનકનું નામ નિવૃત્તિકરણ રાખવામાં આવેલ છે.

અહીં પ્રથમ સમયમાં જઘન્યવિશુદ્ધિ કરતાં છક્ષણવિડયાં પડતાં હોવાથી પ્રથમ સમયની જ ઉત્કૃષ્ટ વિશુદ્ધિ અનંતગુણ અધિક છે. તેના કરતાં બીજા સમયની જઘન્યવિશુદ્ધિ અનંતગુણ અધિક છે. તેના કરતાં બીજા જ સમયની ઉત્કૃષ્ટિવિશુદ્ધિ અનંતગુણ અધિક છે. તેના કરતાં ત્રીજા સમયની જઘન્ય વિશુદ્ધિ અનંતગુણ અધિક છે. એમ પ્રતિસમયમાં જીણવું. આના ઉપરથી જ સમજાશે કે પ્રથમસમયમાં જે અસંખ્યાત અધ્યવસાય સ્થાનો છે. તેના કરતાં દ્વિતીય સમયવર્તી અને તેના કરતાં

તૃતીય સમયવર્તી અધ્યવસાય સ્થાનો તદ્દન ભિન્ન છે, એમ પ્રતિસમયે ભિન્ન ભિન્ન અધ્યવસાય સ્થાનો છે.

વળી પ્રથમસમયવર્તી જે અસંખ્યાત અધ્યવસાય સ્થાનો છે તેના કરતાં દ્વિતીય સમયવર્તી જે અસંખ્યાત અધ્યવસાય સ્થાનો છે કંઇક અધિક છે, કારણકે પ્રથમ સમયમાં ઘણા-ઘણા જીવોનું જે સરખું-સરખું અધ્યવસાય સ્થાન હતું તે બીજા સમયમાં જતાં કોઇ કોઇ જીવનું અધ્યવસાય સ્થાન જુદું પણ પડી જાય છે, કારણકે કોઇકમાં અલ્પ વિશુદ્ધિ વધે છે અને કોઇકમાં વધારે વિશુદ્ધિ વધે છે.

આ ગુણસ્થાનકનો કાળ ઉપશમશ્રેણી આશ્રયી જઘન્યથી ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મૃહૂર્ત હોય છે. કારણકે ઉપશમશ્રેણીગત આત્મા આઠમા ગુણસ્થાનકે પ્રવેશ કરી આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી એકસમય- બેસમય આદિ રહીને પણ મૃત્યુ પામી દેવલોકમાં જઇ શકે છે, માટે જઘન્ય ૧ સમય પણ કાળ હોય છે. પરંતુ ક્ષપકશ્રેણિ આશ્રયી જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંતર્મૃહૂર્ત જ કાળ હોય છે. કારણ કે તેમાં મૃત્યુ સંભવતું જ નથી.

આ ગુણસ્થાનક વધુમાં વધુ એક જીવને આખા સંસારચક્રમાં અનેક ભવભ્રમણ કરતાં નવ વાર પ્રાપ્ત થાય છે ચાર વાર ઉપશમ શ્રેણી ચડતાં, ચાર વાર ઉપશમ શ્રેણીથી પડતાં, અને એક વાર ક્ષપકશ્રેણીમાં ચડતાં એમ ૯ વાર આવે છે. પરંતુ એકભવમાં કર્મગ્રંથના મતે વધુમાં વધુ ર વાર ઉપશમ શ્રેણી માંડી શકાતી હોવાથી આ ગુણસ્થાનક ૪ વાર આવી શકે છે. એકવાર ઉપશમ શ્રેણી માંડીને ક્ષપકશ્રેણી માંડે તો ત્રણ વાર આવી શકે છે. પરંતુ સિદ્ધાન્તકારના મતે તો એકભવમાં વધુમાં વધુ બે જ વાર ઉપશમશ્રેણી માંડતો હોવાથી અને એકવાર પણ ઉપશમ શ્રેણે માંડનાર ક્ષપકશ્રેણી ન માંડતો હોવાથી ઉપશમશ્રેણી માંડે તો ચાર વાર અને ક્ષપકશ્રેણી માંડે તો એક જ વાર આ ગુણસ્થાનકે આવે છે.

## (૯) અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનક-

આઠમા ગુણસ્થાનકથી વધારે વિશુદ્ધિવાળું, ઉપશમ અને ક્ષપકશ્રેણીમાં જ આવનારું આ ગુણસ્થાનક છે. આ ગુણસ્થાનકમાં સામાન્યથી ત્રણે કાળના અહીં આવેલા- અને આવનારા જીવોના અધ્યવસાયસ્થાનો કોઇ પણ એક સમયમાં માંહોમાંહે સરખા જ હોય છે. પરસ્પર તરતમતા કે વિશુદ્ધિની વૃદ્ધિ-હાનિ હોતી નથી અને તેના જ કારણે એક સમયમાં અસંખ્યાતા અધ્યવસાયો કે તે અધ્યવસાયસ્થાનોમાં ષટ્સ્થાનપતિતતા-છકાણવિડયાં પણ હોતાં નથી. એક સમયમાં એક જ અધ્યવસાયસ્થાન, તેનાથી અનંતગુણ જ વિશુદ્ધિવાળું બીજા સમયમાં જુદું જ એક અધ્યવસાયસ્થાન, તેનાથી અનંતગુણ જ વિશુદ્ધિવાળું બીજા સમયમાં જુદું જ એક અધ્યવસાયસ્થાન, તેનાથી અનંતગુણ વિશુદ્ધિ અધ્યવસાયસ્થાન હોય છે. એમ નવમા ગુણસ્થાનકના જેટલા સમયો તેટલાં અધ્યવસાયસ્થાનો જાણવાં અને પ્રતિસમયે અનંતગુણ વિશુદ્ધિ જાણવાં. (પરંતુ વિશેષ વિવક્ષા કરીએ તો ઉપશમ આશ્રયી, ક્ષપક આશ્રયી, અને પતિત આશ્રયી અધ્યવસાયસ્થાનો ભિન્ન ભિન્ન પણ પ્રત્યેક સમયમાં હોય છે.)

આ પ્રમાશે એકસમયવર્તી અસંખ્યાત અધ્યવસાયો આઠમાની જેમ અહીં નથી. એકસમયમાં પરસ્પર તરતમતા અર્થાત્ નિવૃત્તિ અહીં નથી, તેથી આ ગુણસ્થાનકનું નામ અનિવૃત્તિકરણ કહેવાય છે. આ ગુણસ્થાનકે પણ આઠમા ગુણસ્થાનકની જેમજ સ્થિતિઘાતાદિ પાંચ કાર્યો પ્રવર્તે છે. પરંતુ વિશુદ્ધિ વધારે હોવાથી આઠમા ગુણસ્થાનક કરતાં અતિશય વધારે પ્રમાણમાં સ્થિતિઘાતાદિ પ્રવર્તે છે. તથાં કાળપ્રમાણ આઠમાની જેમ જ ઉપશમશ્રેણી આશ્રયી જઘન્યથી ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત હોય છે. તથા ક્ષપકશ્રેણી આશ્રયી જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ એમ બન્નેને આશ્રયી અંતર્મુહૂર્ત જ હોય છે. પ્રાપ્તિ પણ વધુમાં વધુ ભવચક્રમાં ૯ વાર, એકભવમાં કર્મગ્રંથના મતે ૪ વાર, ૩ વાર, અને સિદ્ધાન્તના મતે ૪ વાર અને એકવાર સમજવી.

શ્રેશીમાં ચડનારા આત્માઓ માત્ર ઉપશમસમ્યક્ત્વી અને ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વી જ હોય છે. ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વવાળા હોતા નથી. કારણકે "સમ્યક્ત્વ મોહનીય" નો ઉદય હોતે છતે શ્રેશીમાં ચડી શકાતું નથી, માટે અનંતાનુબંધી જ અને દર્શનિત્રિક એમ સાતનો સર્વથા ઉપશમ અથવા ક્ષય કર્યા પછી જ આ શ્રેશિમાં ચડી શકાય છે. અથવા અનંતાનુબંધિની વિસંયોજના અને દર્શનિત્રિકનો ઉપશમ કરીને પણ ઉપશમશ્રેશિમાં ચડી શકાય છે. નવમા ગુણસ્થાનકે આવેલ જીવો ઉપશમ શ્રેશિમાં મોહનીય કર્મની (દર્શનકસપ્તક અને સંજ્વલન લોભ વિના) ૨૦ પ્રકૃતિઓ ઉપશમાવે છે અને ક્ષપકશ્રેશીમાં ૨૦ પ્રકૃતિઓ ખપાવે છે.

ઉપશમ શ્રેણીમાં ઉપશમસમ્યક્ત્વી પણ હોઇ શકે છે અને ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વી પણ હોઇ શકે છે અને ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વી પણ હોઇ શકે છે અને ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વી પણ હોઇ શકે છે. પરંતુ ક્ષપકશ્રેણીમાં નિયમા ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વી જ હોય છે. જે જીવોએ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામતાં પહેલાં પરભવનું આયુષ્ય બાંધી લીધું હોય તો પરભવમાં જવાનું બાકી હોવાથી ક્ષપકશ્રેણી મંડાતી નથી, તેવા જીવો ક્યારેક ઉપશમશ્રેણી માંડે છે.

#### (૧૦) સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાનક

सूक्ष्म એટલે બારીક, ઝીજાો, અંશમાત્ર રૂપ, संपराय= કષાય, સંજ્વલન લોભવિશેષ જયાં ઉદયમાં બાકી છે. બાકીની મોહનીયકર્મની સર્વપ્રકૃતિઓ જ્યાં ઉપશાન્ત અથવા ક્ષીજ થઇ ચુકી છે. એવા આત્માનું જે ગુજ્ઞસ્થાનક તે સૂક્ષ્મસંપરાયગુજ્ઞસ્થાનક કહેવાય છે. મોહનીયકર્મની સાત પ્રકૃતિઓ સાતમા ગુજ્ઞસ્થાનક સુધીમાં, અને વીશ પ્રકૃતિઓ નવમા ગુજ્ઞસ્થાનક, સર્વથા ઉપશાન્ત અથવા ક્ષીજ્ઞ થયેલ છે. સૂક્ષ્મ સં. લોભમાત્રનો જ ઉદય ચાલુ છે તેને આ ગુજ્ઞસ્થાનક ઉપશાન્ત અથવા ક્ષીજ્ઞ કરવાનો છે તેથી આ ગુજ઼સ્થાનકનું નામ "સુક્ષ્મસંપરાય" જાજ઼વું.

આ ગુણસ્થાનકનો કાળ પણ આઠમા-નવમા ગુણસ્થાનકની જેમ જ ઉપશમશ્રેણીમાં જઘન્યથી ૧ સમય, અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત હોય છે, તથા ક્ષપકશ્રેણીમાં અંતર્મુહૂર્ત માત્ર જ હોય છે. આ ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ પણ ભવચક્રમાં ૯ વાર એકભવમાં કર્મગ્રંથના મતે ૪/૩ વાર અને સિદ્ધાન્તના મતે ૪/૧ વાર જાણવી.

## (૧૧) ઉપશાન્ત મોહ વીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણસ્થાનક-

અગિયારમા ગુણસ્થાનકે માત્ર ઉપશમ શ્રેણીવાળા જ જીવો આવે છે. ક્ષપકશ્રેણીવાળા આવતા નથી. તેઓ મોહના ક્ષયવાળા હોવાના કારણે દશમા ગુણસ્થાનકથી સીધા બારમા ગુણસ્થાનકે જાય છે. મોહનીયકર્મની ૭+૨૦+૧=૨૮ એમ સર્વ પ્રકૃતિઓ ઉપશમાવીને પછી જ અગિયારમા <u>ગુણસ્થાનકે આવે છે માટે</u> અગિયારમા ગુણસ્થાનકનું નામ ઉપશાન્તમોહ કહ્યું છે. મોહનીયકર્મની એક પણ પ્રકૃતિ ઉદયમાં ન હોવાથી <u>વીતરા</u>ગ જ હોય છે માટે વીતરાગ શબ્દ જોડેલો છે. વીતરાગ કહેવાથી કોઇ કેવલજ્ઞાની વીતરાગ ન સમજી લે<u>. એટલે છબસ્થ શબ્દ જો</u>ડેલો <u>છે. બા</u>રમા ગણસ્થાનકવાળા જીવો પણ વીતરાગ છદ્મસ્થ છે તેનાથી છટા પાડવા ઉપશાન્તમોહ શબ્દ જોડેલ છે. આ ગુણઠાણે મોહનીયકર્મની ૨૮ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોઇ શકે છે. અનંતાનુબંધિની વિસંયોજના કરનારને ૨૪ની હોઇ ં શકે છે તથા ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વની અપેક્ષાએ ૨૧ની સત્તા પણ સંભવી શકે ુંછે, પરંતુ મોહનીયની એક પણ પ્રકૃતિનો ઉદય નથી. જેથી રાગ-દ્વેષ પ્રવર્તતા નથી માટે વીતરાગ કહેવાય છે. જ્ઞાનાવરણીયાદિ શેષ ત્રણ ઘાતીકર્મોનો હજુ ઉદય હોવાથી છદ્મસ્થ છે. મોહ દબાવેલ હોવાથી ઉપશાન્તમોહ છે.

આ ગુણસ્થાનકે આવેલ જીવ દબાવેલ મોહ ઉદયમાં આવવાના કારણે નિયમા પડે જ છે. તેનું પતન બે પ્રકારે હોય છે. (૧) ભવક્ષયથી અને, (૨) કાળક્ષયથી, જે આત્માઓ અગિયારમા ગુણસ્થાનકે આવ્યા છતાં આ ભવનું મનુષ્યાયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી (ભવનો ક્ષય થવાથી) મૃત્યુ પામીને પડે છે, તે ભવક્ષય કહેવાય છે. આ રીતે મૃત્યુ પામનાર આત્માઓ અગિયારમા ગુણસ્થાનકથી સીધા ચોથે ગુણસ્થાનકે જાય છે.

કમ્મપયડી ના મતે અનંતાનુબંધિનો વિસંયોજક અથવા ક્ષાયિક સમ્યકત્વી જ ઉપશમશ્રેષ્ઠિ પ્રારંભે છે. માટે ૨૪-૨૧ એમ બે જ સત્તાસ્થાનક હોય છે.

કમસ્તવ

કારણ કે ઉપશમશ્રેણીમાં મૃત્યુ પામનાર વૈમાનિક દેવમાં જે (મતાન્તરે અનુત્તરિમાનમાં જ) જાય છે અને ત્યાં ચોઘું ગુણસ્થાનક જ હોય છે. પરંતુ અગિયારમા ગુણસ્થાનક આરૂઢ થયા પછી તે ગુણસ્થાનકનો કાલ (સમય) પૂર્ણ થવાથી ઉતરી જવું પડે તે કાલક્ષય કહેવાય છે. કાલક્ષય પડનાર જેમ આરૂઢ થયો હતો તેમ જ ક્રમે ઉતરે છે. અને તે તે ગુણસ્થાનકોમાં અટકાવેલા બંધ-ઉદય-ઉદીરણા-સંક્રમ-અપવર્તના-ઉદ્વર્તના આદિને શરૂ કરતો કરતો નીચે ઉતરે છે. યાવત્ ૭-૬ સુધી તો આવે જ છે. પરંતુ કોઇક જીવ ત્યાં વિરામ પણ પામે છે અને કોઇક જીવ વધુ ગબડતો પાંચમે-ચોથે-બીજે જઇને પહેલે ગુણકાણે પણ જાય છે.

અહીં ઉપશમશ્રેણી જ માત્ર હોવાથી જઘન્યથી ૧ સમયકાળ અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્તકાળ છે અને ભવચક્રમાં ૪ વાર, એકભવમાં કર્મગ્રંથના મતે ૨ વાર, અને સિદ્ધાન્તના મતે પણ ૨ વાર જીવ આવી શકે છે. જે જીવ એકભવમાં એક વાર ઉપશમશ્રેણી માંડે છે તે જીવ તે જ ભવમાં કર્મગ્રંથના મતે ક્ષપક શ્રેણી માંડી શકે છે પરંતુ સિદ્ધાન્તના મતે તે જ ભવમાં ક્ષપકશ્રેણી માંડી શકતો નથી. તથા જો એક જ ભવમાં બે વાર ઉપશમશ્રેણી માંડી હોય તો કર્મગ્રંથના મતે પણ આ જીવ ક્ષપકશ્રેણી માંડતો નથી.

# (૧૨) ક્ષીણમોહ વીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણસ્થાનક

મોહનીય કર્મની અઠ્યાવીસે પ્રકૃતિઓ જે આત્માએ સર્વથા ખપાવી નાખી છે. તેનું નામ **ક્ષીણમોહ.** મોહ સર્વથા ક્ષીણ થયેલ હોવાથી જે વીતરાગ બન્યા છે તે **ક્ષીણમોહ વીતરાગ**. તેરમા-ચૌદમા ગુણસ્થાનકવાળા પરમાત્મા પણ આવા જ ક્ષીણમોહવીતરાગ છે તેમનાથી ૧. પૂ. ગણવર્ય શ્રી નરવાહન વિજયજી મ૦ કૃત ''કર્મગ્રંથ ૧-૨ પ્રશ્નોત્તરીમાં પૃષ્ઠ ૧૦૬ પ્રશ્ન-ઉત્તર ૧૪૧માં એવો ખુલાસો કર્યો છે કે ઉપશમશ્રેણિનો પ્રારંભક જો પ્રથમ સંઘયણવાળો હોય અને જો મરે તો અનુત્તર વિમાનમાં જાય છે અને જો બીજા-ત્રીજા સંઘયણવાળો જીવ પ્રારંભક હોય અને જો મરે તો અનુત્તર વિમાનમાં જાય છે અને જો બીજા-ત્રીજા સંઘયણવાળો જીવ પ્રારંભક હોય અને જો મરે તો અનુત્તર વિમાનમાં ક્ષિયાય શેષ વૈમાનિકમાં જાય.

જુદા પાડવા છવાસ્ય શબ્દ જોડેલ છે અર્થાત્ મોહનીયકર્મ ક્ષીણ થવા છતાં જે આત્માનાં જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો હજુ પૂર્ણપણે ક્ષીણ થયાં નથી તેવા આત્માનું જે ગુણસ્થાનક તે ક્ષીણમોહવીતરાગ છવાસ્થ ગુણસ્થાનક. એકલું વીતરાગ છવાસ્થ જો લખે તો અગિયારમા ગુણસ્થાનકવાળા પણ મોહના ઉદય રહિત હોવાથી વીતરાગ છે અને જ્ઞાનાવરણીયાદિના ઉદય સહિત હોવાથી છવાસ્થ છે. માટે ૧૧-૧૩-૧૪ ગુણસ્થાનકોથી છુટું પાડવા માટે ઉપરોક્ત શબ્દો બારમા ગુણસ્થાનકમાં જોડેલા છે.

આ ગુણસ્થાનક ક્ષપકશ્રેણીમાં જ આવે છે. માટે ૮-૯-૧૦મા ગુણસ્થાનક મોહનીયકર્મની સર્વપ્રકૃતિઓનો સર્વનાશ કરી આ જીવ બારમા ક્ષીણમોહ ગુણસ્થાનક આવે છે. અહીં મૃત્યુનો યોગ સંભવતો જ નથી, તેથી અજઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટકાળ અંતર્મુહૂર્ત જ છે. ક્ષપકશ્રેણી તથા તે સંબંધી ગુણસ્થાનકો ભવમાં એક જ વાર આવે છે માટે આ બારમું તથા તે પછીનાં તેરમું-ચૌદમું ગુણસ્થાનક પણ એકભવમાં કે સંસારચક્રમાં એક જ વાર મળે છે. આયુષ્ય વિનાના સાતકર્મોમાં મોહનીયકર્મ એ રાજા તુલ્ય છે. તે કર્મ સર્વથા નષ્ટ થયેલું હોવાથી અને અહીં આવેલ જીવ અતિશય વિશુદ્ધ હોવાથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ શેષ ત્રણઘાતી કર્મોને તોડવાનો સવિશેષ પ્રયત્ન કરે છે. તે ત્રણકર્મ સંબંધી સ્થિતિઘાતાદિ વધારે જોરમાં થાય છે. બારમા ગુણસ્થાનકનો છેડો આવતાં આવતાં તો જ્ઞાનાવરણીયાદિ ત્રણે કર્મોનો પણ અંત જ થાય છે. ત્યારબાદ આ જીવ તેરમા ગુણઠાણે જાય છે.

# (૧૩) સયોગિકેવલી ગુણસ્થાનક-

ચાર ઘાતી કર્મોનો સર્વથા ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન-કેવલદર્શન-અનંતચારિત્ર અને અનંતવીર્ય જે આત્માઓએ પ્રગટ કર્યું છે તેવા આત્માનું જે ગુણસ્થાનક તે સયોગિકેવલી ગુણસ્થાનક. આ ગુણસ્થાનકે આવેલા આત્માઓને મનયોગ, વચનયોગ, અને કાયયોગ હોય છે તેથી સયોગી કહેવાય છે.

પ્રશ્ન- કેવલજ્ઞાની ભગવંતોને મનયોગ-વચનયોગ-અને કાયયોગ ક્યારે ક્યારે સંભવી શકે છે ? કેવી રીતે હોય છે ? ઉત્તર- કેવલજ્ઞાનીપ્રભુને મનયોગનો ઉપયોગ કોઇને મનથી જ ઉત્તર આપવામાં કરવો પડે છે. જયારે અન્યક્ષેત્રમાં રહેલા મનઃપર્યવજ્ઞાની મુનિ અથવા ત્રૈવેયક-અનુત્તરવાસી દેવ ભગવાનને શબ્દ દ્વારા (વચનથી) પ્રશ્ન ન પૂછતાં મનથી જ પ્રશ્ન પૂછે છે, ત્યારે કેવલી ભગવાંત તેઓને ઉત્તર પણ મનથી જ આપે છે. તેના પ્રશ્નના ઉત્તરને અનુરૂપ મનો વર્ગણાને મન રૂપે ગોઠવે છે. જેને મનઃપર્યવજ્ઞાની મુનિ અથવા ત્રૈવેયક કે અનુત્તરવાસી દેવ દેખે છે. તે દેખીને મનોવર્ગણાની તે રચનાના આધારે પોતાના પ્રશ્નનો ઉત્તર અનુમાનથી જાણી લે છે. આ રીતે મનથી પુછાતા પ્રશ્નોના ઉત્તરો આપવામાં કેવલી પ્રભુને મનોયોગ હોય છે. દેશનાદિ વખતે વચનયોગ હોય છે અને આહાર-નિહાર-વિહાર તથા મેષોન્મેષાદિમાં કાયયોગ હોય છે.

આ ત્રણયોગો સાથે વર્તતા એવા જે કેવલીભગવાન, તેઓનું જે ગુણ સ્થાનક તે સયોગિકેવલીગુણસ્થાનક. આ ગુણસ્થાનક મનુષ્યોને જ આવે છે સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પૂર્વક્રોડવર્ષ હોય છે. તેમાં પણ નવ વર્ષની ઉંમર પછી જ કેવલજ્ઞાન થાય છે તેથી આ ગુણસ્થાનક- નો ઉત્કૃષ્ટકાળ દેશોનપૂર્વક્રોડ વર્ષ અને જઘન્યકાળ અંતર્મુહૂર્ત હોય છે.

ક્ષપકશ્રેણી ચડતો આત્મા ૮-૯-૧૦-૧૨ ગુણસ્થાનકો અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત પસાર કરીને ઝડપી ચડીને અહીં સ્થિર થાય છે. મનુષ્યભવનું શેષ સંપૂર્ણ આયુષ્ય અહીં જ દેશનાદિ દ્વારા પરોપકાર કરતાં-કરતાં લગભગ પૂર્ણ થવા આવે ત્યાં સુધી રહે છે. જ્યારે તેરમા ગુણસ્થાનકનો માત્રા અંતર્મુહૂર્ત જ કાળ બાકી રહે ત્યારે આ કેવલીભગવન્તો "આયોજિકાકરણ" કરે છે. તેનું જ બીજું નામ આવશ્યકકરણ અને આવર્જિતકરણ પણ છે. દરેક કેવલીભગવંતો અવશ્ય કરે જ છે માટે તેનું બીજું નામ આવશ્યકકરણ છે. આ રીતે આત્માના સ્વરૂપ તરફ સવિશેપ આવર્જિત (સન્મુખ) કરાયો છે તેથી તેને આવર્જિતકરણ પણ કહેવાય છે.

આ આયોજિકાકરણ કર્યા બાદ જો વેદનીયાદિ ત્રણ કર્મો આયુષ્યથી અધિક હોય તો તે ભગવાન કેવલી સમુદ્ધાત કરે છે અને જો વેદનીયાદિ ત્રણ કર્મો આયુષ્યની સાથે સમાન લાગે તો કેવલીસમુદ્ધાત કરતા નથી. માટે જ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે સર્વ કેવલીઓ આયોજિકાકરણ કરે છે પરંતુ કેવલી સમુદ્ધાત કોઇક કેવલીભગવંતો કરે છે કોઇક કેવલીભગવંતો કરતા નથી. સમુદ્ધાત કર્યા વિના પણ અનંત કેવલી ભગવંતો મોક્ષે ગયા છે.

પ્રશ્ન- વેદનીયાદિ વધારે હોય તે કેવલીસમુદ્દ્યાત કરે, સમાન હોય તે ન કરે, એમ કહ્યુ. પરંતુ જે કેવલીઓને વેદનીયાદિ ત્રણ કર્મો આયુષ્યથી હીન (ઓછાં) હોય તેઓ શું કરે ? સમુદ્દ્યાત કરે કે ન કરે ? કરે તો કયા કર્મોનો કરે ?

ઉત્તર- કોઇ પણ કેવલીભગવન્તને વેદનીયાદિ ત્રણ કર્મો આયુષ્યથી હીન (ઓછાં) હોતાં નથી જ. કારણકે તે ત્રણ કર્મો પ્રતિસમયે બંધાય છે જયારે આયુષ્યકર્મ પૂર્વના ભવમાં જ અને તે પણ એક જ વાર બંધાય છે. માટે વેદનીયાદિ કર્મો કદાપિ ઓછાં હોતાં જ નથી માટે સમુદ્દ્યાત કરવા-ન કરવાની વાત રહેતી જ નથી.

હવે કેવલીસમુદ્દ્યાત એટલે શું ? તે સંક્ષેપમાં સમજાવાય છે કે કેવલ- જ્ઞાની ભગવાન્ પોતાના શરીરમાંથી પોતાના આત્માના પ્રદેશોને તૈજસ-કાર્મણ શરીર સાથે બહાર કાઢી ઉપર-નીચે લોકાકાશના છેડા સુધી સ્વશરીર પ્રમાણ લાકડીના આકારે લંબાવે છે તેને દંડ કહેવાય છે આ ક્રિયા કરતાં ફક્ત એકસમય થાય છે. ત્યારબાદ બીજા સમયે તે જ દંડમાંથી પૂર્વ-પશ્ચિમ (અથવા ઉત્તર-દક્ષિણ) ચૌદ રાજલોકપ્રમાણ લોકના છેડા સુધી કપાટ (બે કમાડ જેવા આકારે) આત્મપ્રદેશો લંબાવે છે. ત્યારબાદ ત્રીજા સમયે ઉત્તર-દક્ષિણ (અથવા પૂર્વ-પશ્ચિમ) ચૌદ રાજ લોકપ્રમાણ મન્થાન રૂપે લોકાન્ત સુધી આત્મપ્રદેશો લંબાવે છે. ત્યારબાદ ચોથા સમયે આંતરામાં આત્મપ્રદેશો આત્મપ્રદેશો લંબાવે છે. ત્યારબાદ ચોથા સમયે આંતરામાં આત્મપ્રદેશો

કર્મસ્તવ ૬૯

વિસ્તૃત કરીને સર્વલોકવ્યાપી થાય છે. પાંચમા સમયે આંતરામાંથી, છુટ્ટા સમયે મન્થાનમાંથી, સાતમા સમયે કપાટમાંથી, અને આઠમાં સમયે દંડમાંથી આત્મપ્રદેશો સુંકોચીને આઠમા સમયે શરીરસ્થ થાય છે.

કેવલજ્ઞાની ભગવાનની આ એક વિશિષ્ટ પ્રક્રિયા જ વેદનીયાદિ ત્રણ કર્મોને તોડીને આયુષ્યની સાથે સમાન કરે છે, આ પ્રસંગ તર્ક કે બુદ્ધિનો વિષય નથી તેઓની આ પ્રક્રિયા જ કર્મક્ષયનું કારણ છે. ત્યારબાદ હવે આ કેવલજ્ઞાની ભગવાન્ મન-વચન-કાયાના યોગનો નિરોધ કરવાનું કાર્ય શરૂ કરે છે.

**પ્રશ્ન-** યોગનિરોધ શા માટે કરે છે ? યોગ-નિરોધ કરવાનું કારણ શું ?

- ઉત્તર- (૧) ભવોપગ્રાહી એવાં જે વેદનીયાદિ ૪ અઘાતી કર્મો છે. તેનો સર્વથા નાશ કરવા માટે, (૨) હાલ જે શુક્લલેશ્યા છે તે હોતે છતે કર્મ બંધાય છે. તેથી લેશ્યાથી અતીત (રહિત) થવા માટે, (૩) આત્માની અત્યંત જે અકંપ (સ્થિર) અવસ્થા, તે મેળવવા માટે, (૪) અને પરમનિર્જરા (સર્વકર્મોના ક્ષય રૂપ જે પરમ નિર્જરા તેના) કારણભૂત એવા શુક્લધ્યાનને મેળવવા માટે, (૫) એક સમયના સાતાવેદનીયના બંધને પણ અટકાવવા માટે પ્રભુ ત્રણ યોગોનો નિરોધ આરંભે છે.
- (૧) પ્રથમ બાદર કાયયોગના આલંબનથી બાદર મનોયોગ રૂંધે છે.
- (૨) પછી બાદર કાયયોગના આલંબનથી બાદર વચનયોગ રૂંધે છે.
- (૩) પછી સૂક્ષ્મ કાયયોગના આલંબનથી બાદર કાયયોગ રૂધે છે.
- (૪) પછી સૂક્ષ્મ કાયયોગના આલંબનથી સૂક્ષ્મ મનોયોગ રુંધે છે.
- (૫) પછી સૂક્ષ્મ કાયયોગના આલંબનથી સૂક્ષ્મ વચનયોગ રૂંધે છે.

ત્યારબાદ સૂક્ષ્મકાયયોગના જ આલંબનથી સૂક્ષ્મ ક્રિયા અપ્રતિપાતી એવા શુક્લધ્યાનને ધરતો આ આત્મા સૂક્ષ્મકાયયોગ<u>ને પણ</u> <u>ર્કુધ છે.</u> આ છેલ્લા સૂક્ષ્મકાયયોગનો નિરોધ કરવાના અવસરે આ<u>લંબન</u> લેવા લાયક અન્ય યોગ ન હોવાથી સ્વ- આલંબનથી જ નિરોધ કરે છે જેમ મોટા જાડા કાષ્ઠને છેદતો સુથાર તે જ કાષ્ઠનું આલંબન લે છે તેમ અહીં જાણવું.

હજુ સુધી આત્મપ્રદેશો શરીરની સાથે વ્યાપ્ત છે. શરીરમાં જયાં જયાં પોલાણ છે ત્યાં ત્યાં વચ્ચે વચ્ચે આત્મપ્રદેશો નથી. તેને બદલે હવે આ સૂક્ષ્મકાયયોગનો નિરોધ કરતી વખતે શુક્લધ્યાનના પ્રતાપથી વદન-ઉદર-આદિ શરીરના પોલાણભાગોમાં પણ આત્મપ્રદેશોને લાવીને નક્કર ગોળા જેવો આત્મપ્રદેશોનો ઘન બનાવે છે. તેના કારણે તે આત્માનું શરીર જેમનું તેમ જ રહે છે પરંતુ આત્માની લંબાઇ-પહોળાઇ અને જાડાઇ બે તૃતીયાંશ થઇ જાય છે.

આ પ્રમાણે યોગનિરોધ કરી, બે તૃતીયાંશ અવગાહનાવાળો બનતો આ આત્મા (૧) <u>સાતાવેદનીયના બંધને,</u> (૨) શુક્લલેશ્યાને અને (૩) <u>તેરમા ગુ</u>ણસ્થાનકને સમાપ્ત કરી <u>ચૌદ</u>મે આવે છે.

# (૧૪) અયોગીકેવલી ગુણસ્થાનક

મન-વચન અને કાયાના યોગો સર્વથા નથી જેને એવા કેવલી ભગવાનનું જે ગુણસ્થાનક તે અયોગિકેવલીગુણસ્થાનક. આ ગુણસ્થાનક આવેલો આત્મા "વ્યુચ્છિન્નક્રિયા અપ્રતિપાતી" ધ્યાનવાળો હોય છે. અહીં યોગરહિત હોવાથી આત્મપ્રદેશો મેરૂ પર્વતની જેમ અત્યન્ત સ્થિર હોય છે. તેને જ "શૈલેશીકરણ" કહેવાય છે. મિથ્યાત્વાદિ ચારે પ્રકારના કર્મબંધના હેતુઓથી રહિત આ આત્મા છે. તેથી તે આત્માને બીલકુલ કોઇ કર્મ આવતું (બંધાતું) નથી. તેને "સર્વસંવરભાવ" અથવા "અનાશ્રવભાવ" કહેવાય છે. આ ગુણસ્થાનકનો કાળ ચૌદ સ્વરોમાં જે હ્રસ્વ પાંચ સ્વરો છે (अ-इ-उ-ऋ-लृ) તેનું ઉચ્ચારણ કરતાં (બોલતાં) જેટલો સમય લાગે તેટલો જ કાળ જાણવો અર્થાત્ મધ્યમ અન્તર્મુહૂર્ત કાળ હોય છે.

પ્રશ્ન- તેરમા ગુણસ્થાનકના છેડે અને ચૌદમા ગુણસ્થાનકે "મનયોગ" તો છે જ નહીં, તો પછી તે બન્ને જગ્યાએ અનુક્રમે સૂક્ષ્મ ક્રિયા અપ્રતિપાતી અને વ્યુચ્છિન્ન ક્રિયા અપ્રતિપાતી એમ જે બે ધ્યાનો કહ્યાં તે કેમ ઘટે ? અર્થાત્ મન હોય તો એકાગ્રતા રૂપ ધ્યાન સંભવે. પરંતુ જ્યાં મન જ નથી ત્યાં ધ્યાન શું ?

ઉત્તર- અહીં મનની એકાગ્રતા તે ધ્યાન ન સમજવું. પરંતુ જ્યારે મન હોય છે ત્યારે મનની ચંચળતાને (અસ્થિરતાને) રોકવી તે જેમ ધ્યાન કહેવાય છે તેમ આત્મપ્રદેશોની ચંચળતાને રોકવી તે પત્ર ધ્યાન કહેવાય છે. તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી આત્મપ્રદેશોની ચંચળતા (અસ્થિરતા) કદાપિ અટકતી જ નથી, તેથી ત્યાં આત્મપ્રદેશોની ચંચળતાને રોકી શકે એવા ધ્યાનની વિવક્ષા કરી જ નથી. પરંતુ અહીં મન-વચન-બાદર કાયયોગ ગયા પછી તેરમાના છેડે આત્મપ્રદેશોની ચંચળતા (અસ્થિરતા) લગભગ અટકી ગઇ છે માત્ર સૂક્ષ્મકાયયોગ પુરતી જ ચાલુ છે તે પણ નિરુધ્યમાન છે. માટે ''આત્મપ્રદેશોની સ્થિરતા' એ રૂપ ધ્યાન કેવલીમાં સમજવું. ચૌદમે સર્વથા અયાગી હોવાથી પૂર્ણપણે આત્મપ્રદેશોની સ્થિરતા રૂપ શુક્લધ્યાનનો ચોથો પાયો હોય છે.

**પ્રશ્ન-** કેવલજ્ઞાની ભગવાનને તેરમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમ સમયથી સૂક્ષ્મવચનયોગ રૂંધે ત્યાં સુધી કર્યું ધ્યાન હોય છે ?

ઉત્તર- ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાનના ૪-૪ ભેદોમાંથી એક ધ્યાન હોતું નથી. કારણ કે ક્ષીણમોહી હોવાથી પૌદ્દગલિક ભાવમાં જવા રૂપ મન-વચન-કાયાના યોગો તેઓને હોતા જ નથી કે જેથી "મનની એકાગ્રતા" એ પ્રથમ અર્થવાળું ધ્યાન ઘટે. તથા હજુ સયોગી હોવાથી ''આત્મપ્રદેશોની સ્થિરતા'' એ રૂપ પણ ધ્યાન ઘટતું નથી. માટે કેવલીભગવન્તોને શાસ્ત્રોમાં ધ્યાનાન્તરિકા દશા કહી છે. બન્ને અર્થોમાંથી એક પણ પ્રકારનું ધ્યાન હોતું નથી.

આ પ્રમાણે પાંચ હ્રસ્વ સ્વરના ઉચ્ચારણ કાળ પ્રમાણ ચૌદમા ગુણસ્થાનકે ચાર અચાતી કર્મોને વેદતો-વેદતો ક્ષય કરવા દ્વારા ચૌદમાના ચરમ સમયે આ જીવ આવે છે. તે ચરમ સમયે સર્વ અઘાતીકર્મો ખપાવી, શરીરનો ત્યાગ કરી. અશરીરી, શુદ્ધ, બુદ્ધ, અમૂર્ત, એવો શુદ્ધ કુંચન જેવો આ આત્મા જે સમયે નિર્વાણ પામે તે જ સમયે (સમયાન્તરને સ્પર્શ્યા વિના), તથા જેટલા આકાશ પ્રદેશોમાં પોતાની અવગાહના છે તેટલા જ આકાશપ્રદેશોને સ્પર્શતો (અધિક એક પણ પ્રદેશાન્તરને નહીં સ્પર્શતો) આ જીવ સમશ્રેણીથી મોક્ષે જાય છે. લોકાન્તથી ઉપર ધર્માસ્તિકાયાદિની સહાય ન હોવાથી અલોકમાં આ જીવ જતો નથી. લોકાન્તે જઇને અટકે છે. ત્યાં શાશ્વત-અનંતકાળ-સ્વગૃણરમણતામાં જ નિર્ગમન કરે છે.

**પ્રશ્ન-** મોક્ષે જતાં શરીર-કે કર્મ આ જીવને નથી. તો સાત રાજ જેટલી ઊર્ધ્વગતિ આ જીવ કેવી રીતે કરે ?

ઉત્તર- અશરીરી પણ આ આ જીવ ચાર કારજ્ઞોસર ગતિ કરે છે. (૧) **પૂર્વપ્રયોગ**= હીંડોળો જેમ પૂર્વ પ્રયોગથી ચાલે છે તેમ જીવ ્યકાળમાં ઘણું જ ચાલેલો છે તેના સંસ્કારથી એક સમય ગતિ કરે છે.

- (૨) બન્ધચ્છેદ=જે જે બન્ધનો હોય છે તેનો વિચ્છેદ જ્યારે થાય જે ત્યારે અંદરની વસ્તુ ઉછળે છે જેમ પાંજરું ખોલતાં વાઘ-સિંહ જ્યાને દોડે છે તેમ શરીર અને કર્મનું બંધન તુટતાં જ જીવ ઊર્ધ્વગતિપણે ઉછળે છે. અહીં એરંડાનું દેષ્ટાન્ત પણ જાણવું.
- અસંગત્વ- પરદ્રવ્યનો સંગ દૂર થતાં વસ્તુ ઉપર આવે છે. જેમ કૃ તુંબડાને લાગેલ માટીનો લેપ પાણીમાં ઓગળી જતાં ઘડો ઉપર આવે છે. તેમ જીવને લાગેલ કર્મનો લેપ દૂર જતાં જીવ ઉપર જાય છે.
- (૪) તથા ઊર્ધ્વગતિસ્વભાવ- જેમ પુદ્દગલ એકલું હોય તો અધોગતિ સ્વભાવવાળું છે, તેમ જીવ પણ કર્મરહિત એકલો હોય ત્યારે ઊર્ધ્વગૃતિ કરવાનો તેનો સહજ સ્વભાવ છે.

આ પ્રમાણે મોક્ષગત આત્માઓ સહજસ્વરૂપવાળા અનંતજ્ઞાનાદિ ગુણોના સુખમાં પરમ આનંદ અનુભવે છે. ॥ ૨॥

## ચૌદ ગુણસ્થાનકનું સ્વરૂપ સમાપ્ત થયું

હવે આ ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં આઠે કર્મની ઉત્તરપ્રકૃતિઓના બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તા સમજાવવાનાં છે. તેમાં સૌ પ્રથમ બંધનું લક્ષણ સમજાવીને ચૌદે ગૃણસ્થાનકોમાં બંધ સમજાવે છે.

### अभिनवकम्मग्गहणं, बंधो ओहेण तत्थ वीससयं । तित्थयराहारगद्गवज्जं, मिच्छंमि सतरसयं ॥ ३॥

(अभिनव-कर्मग्रहणं, बन्ध ओघेन तत्र विंशतिशतम् । तीर्थंकराहारक-द्विक-वर्जं मिथ्यात्वे सप्तदशशतम् )

शબ્દાર્થ= अभिनव= નવા નવા, कम्मग्गहणं= કર્મોનું ગ્રહણ તે, बंधो= બંધ કહેવાય છે. ओहेण= ઓઘે-સામાન્યથી, तत्थ= ત્યાં, वीससयं= એકસોવીસ પ્રકૃતિઓ છે, तित्थयराहारगदुगवज्जं= तीर्थंકर नाम કર્મ અને આહારક દ્વિક વિના બાકીની, मिच्छंमि= મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે, सतरसयं= એકસો સત્તર કર્મ પ્રકૃતિઓ બંધાય છે.

ગાથાર્થ- નવા નવા કર્મનું જે ગ્રહેશ કરવું તે બંધ કહેવાય છે. ત્યાં ઓઘે એકસો વીશ પ્રકૃતિઓ બંધાય છે. અને તીર્થંકર નામકર્મ તથા આહારક દ્વિક વર્જીને બાકીની <u>૧૧૭ પ્રકૃતિઓ</u> મિથ્યાત્વે બંધાય છે. ॥૩॥

વિવેચન- શરીરવર્તી આ અત્મા જે ક્ષેત્રમાં વર્તે છે તે જ ક્ષેત્રમાં રહેલી કર્મ બનવાને યોગ્ય કાર્મણવર્ગણાને મિથ્યાત્વાદિ બંધહેતુઓ દ્વારા ગ્રહણ કરી કર્મરૂપે પરિણમાવે તેને બંધ કહેવાય છે. કાર્મણવર્ગણાનું કર્મ સ્વરૂપે રૂપાન્તર થવામાં મિથ્યાત્વાદિ બંધહેતુઓ નિમિત્ત બને છે અને આ આત્મા કર્તા બને છે. પૂર્વબદ્ધ કર્મોના ઉદયથી મિથ્યાત્વ-અવિરતિ-કપાય આદિના પરિણામ જીવમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ વૈભાવિક પરિણામને ભાવકર્મ કહેવાય છે અને પૂર્વબદ્ધ તથા વર્તમાનકાળે બંધાતા કર્મ પુદ્દગલોને દ્રવ્યકર્મ કહેવાય છે. એટલે પૂર્વબદ્ધ કર્મ પરમાણ (દ્રવ્યકર્મ) થી આત્માના પરિણામ જે

મિથ્યાત્વાદિ ભાવવાળા બને છે તે ભાવકર્મ, અને તેનાથી નવાં નવાં કર્મપુદ્દગલોનું જે ગ્રહણ તે દ્રવ્યકર્મ આમ આ અનાદિથી પરંપરા ચાલે છે. એક કર્મનું બીજા કર્મમાં પ્રાપ્ત થવું-પલટાવું-રૂપાત્તર થવું તે સંક્રમ કહેવાય છે. માટે મૂળસૂત્રકારે "અભિનવ" શબ્દ લખ્યો છે કે પ્રતિસમયે નવા નવા કર્મોને આ આત્મા જે ગ્રહણ કરે તે બંધ કહેવાય છે.

બંધમાં ઓઘે (સામાન્યથી) ૧૨૦ કર્મપ્રકૃતિઓ છે. ચૌદ ગુણસ્થાનકમાંથી કોઇ પણ એક ગુણસ્થાનકને આશ્રયીને જ્યાં વિવક્ષા નથી. પરંતુ ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં મળીને સામાન્યથી કેટલી કર્મપ્રકૃતિઓ બંધાય ? એમ જયારે વિચારાય ત્યારે તેને ઓઘ કહેવાય છે. ત્યાં ૧૨૦ પ્રકૃતિઓ છે.

| જ્ઞાનાવરણીય | પ         | આયુષ્યકર્મ | ४        |
|-------------|-----------|------------|----------|
| દર્શનાવરણીય | ૯         | નામકર્મ    | €9       |
| વેદનીય      | ૨         | ગૌત્રકર્મ  | ૨        |
| મોહનીયકર્મ  | <u>२६</u> | અંતરાયકર્મ | <u>ų</u> |
|             | ४२        | `          | ૭૮=૧૨૦   |

મોહનીય કર્મમાં સમ્યક્ત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીય આ બે કર્મ મિથ્યાત્વમોહનીયને હણવાથી (મંદરસવાળી કરવાથી) થાય છે. પણ પોતાના સ્વરૂપે બંઘાતી નથી, તેથી બંધમાં ગણાતી નથી. નામકર્મમાં પ બંધન અને પ સંઘાતન શરીર સમાન હોવાથી શરીરમાં અંતર્ગત ગણાય છે અને વર્ણાદિ ચારના ઉત્તરભેદો પ-૨-૫-૮=૨૦ જુદા જુદા ન ગણતાં સામાન્યથી માત્ર વર્ણ-ગંધ-રસ-સ્પર્શ એમ ચાર જ ગણાય છે. એટલે નામકર્મની બંધમાં ૬૭ લેવાય છે. આ વાત કર્મવિપાકમાં સમજાવી છે. એટલે ચૌદે ગુણસ્થાનકે થઇને સામાન્યથી (ઓઘે) આઠ કર્મની ૧૨૦ પ્રકૃતિ બંધાય છે.

### ગુણસ્થાનક વાર બંધ

૧૨૦માંથી તીર્થંકર નામકર્મ અને આહારકદ્રિક (શરીર અને અંગોપાંગ) એમ ત્રણ વિના શેષ ૧૧૭ કર્મપ્રકૃતિઓ મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે બંધાય છે સામાન્યથી તીર્થંકરનામકર્મ સમ્યક્ત્વ હોય ત્યારે જ બંધાય છે. અને આહારકદ્વિક સંયમ હોય ત્યારે જ બંધાય છે મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે સમ્યક્ત્વ કે (ભાવથી) સંયમ નથી માટે આ ત્રણ પ્રકૃતિઓ બંઘાતી નથી. જો કે કોઇ કોઇ પુસ્તકોમાં તીર્થંકરનામકર્મનો બંધ સમ્યક્ત્વના નિમિત્તથી અને આહારકદ્વિકનો બંધ સંયમના નિમિત્તથી થાય છે એમ લખેલ છે. પરંતુ સમ્યક્ત્વ અને સંયમ તો આત્માના ગુણો છે. અને ગુણો એ કર્મબંધનું કારણ બનતા નથી, પરંતુ કર્મક્ષયનું કારણ બને છે. જો ગુણો <u>કર્મબંધનું કારણ હોય તો મોક્ષગત આત્માને ઘણાં જ કર્મો બંધાય માટે</u> <u>દોષો જ કર્મબંધનું કારણ છે. વળી કર્મબંધના હેતુઓમાં પણ મિથ્યાત્વ-</u> અવિરતિ-કષાય-પ્રમાદ-અને યોગ એમ ૪/૫ કારણો જ આવે છે. તે બંધહેતુઓમાં ગુણો કહ્યા જ નથી. માટે તીર્થંકરનામકર્મ અને આહારકદ્વિકના <u>બંધનો હેત પણ આ પાંચ હેતુઓમાંથી **કષાય** જ કારણ છે. માત્ર</u> સાંસારિક ભાવોનો રાગ-દ્વેષ હોય તો ''અપ્રશસ્તકષાય'' કહેવાય છે અને આત્મામાં ગુણ લાવવા માટે જ (આત્મવિકાસવર્ધક જ) રાગ-દેષ કરાયા હોય તો તે ઉપચારથી **પ્રશસ્તકષાય** કહેવાય છે. તે જ કંઇક શુભ હોવાથી તીર્થંકરનામકર્મ અને આહારકદ્વિકના બંધહેતુ બને છે. સર્વ સંસારીજીવોને જિનેશ્વર પરમાત્માના ધર્મના રાગી બનાવવાની પરમ પરોપકાર કરવાની ભાવકરુશા-લાગણી એ જિ**નનામના બંધ**નો હેતુ બને છે. છતાં આવી ભાવકરુણા સમ્યકત્વ હોતે છતે જ આવે છે. કારણ કે મિથ્યાત્વઅવસ્થામાં પોતાને જ જ્યાં વીતરાગધ**ર્મ રૂચ્યો નથી** તે બીજાને આપવાની કરૂણા ક્યાંથી આવે ? માટે આવી ભાવ કરુણાં સમ્પકત્વકાળે જ આવે છે તેવી જિન<u>નામના બંધનો હેતુ સમ્યકૃત્વ કહ્યો છે</u>. વસ્તુતઃ ભાવકરુણા ૩૫ પ્રશસ્ત કષાય જ જિનનામના બંધનં કારણ છે.

વળી જો સમ્યક્ત્વ ગુલાને જિનનામના બંધનું કારલ માનીએ તો ઉપશમ-ક્ષયોપશમ-ક્ષાયિકમાંથી કયું સમ્યક્ત્વ જિનનામના બંધનું કારલ હોઇ શકે ? ત્રલામાંનું કોઇ પલ હોય તો ય સર્વ સમ્યક્ત્વીને જિનનામ બંધાતું નથી. તથા ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ સાત ગુલસ્થાનક સુધી, ઉપશમ સમ્યક્ત્વ અગિયાર ગુલસ્થાનક સુધી અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ચૌદ ગુલસ્થાનક સુધી હોય છે જયારે તીર્થંકરનામકર્મ આઠમા ગુલસ્થાનકના છઠ્ઠા ભાગ સુધી જ બંધાય છે કોઇ પલ સમ્યક્ત્વની સાથે તેનો અવિનાભાવ સંબંધ નથી. માટે ભાવકરુણા રૂપ પ્રશસ્ત કષાય જ બંધહેતુ છે. તે કષાય હાસ્યાદિષટ્કરૂપ છે અને હાસ્યાદિષટ્ક આઠમા સુધી જ છે. જો કે હાસ્યાદિષટ્ક આઠમાના ચરમ સમય સુધી હોય છે. તો પણ બંધહેતુ થાય તેવા છઠ્ઠા ભાગ સુધી જ છે. ત્યારબાદ પ્રલીયમાન હોવાથી અતિ મંદ છે. તેથી બંધ હેતુ બનતા નથી. આવી ભાવ કરૂલા જો આવે તો સમ્યક્ત્વ હોય ત્યારે જ આવે છે અન્યથા આવતી નથી માટે સમ્યક્ત્વને જિનનામના બંધનો હેતુ ઉપચારે કહ્યો છે.

એવી જ રીતે શ્રુત અને સંયમ પ્રત્યેનો અદિતીય પક્ષ (રાગ) અર્થાત્ સંયમ યુક્ત પ્રશસ્તકષાય એ જ આહારકદિકના બંધનો હેતુ છે. પરંતુ આવો પ્રશસ્તરાગ સંયમ હોતે છતે જ આવે છે અન્યથા આવતો તથી, માટે ઉપચારે સંયમને આહારકનો બંધહેતુ કહ્યો છે. સુજ્ઞપુરુષોએ આ ચર્ચા સૂક્ષ્મબૃદ્ધિથી જાણવી.

તીર્થં કરનામકર્મ અને આહારકિટ્ટિક આ ત્રણે નામકર્મની પ્રકૃતિઓ છે માટે પ્રથમગુણઠાણે નામકર્મની ૬૭ ને બદલે હવે ૬૪ બંધાય છે. પ્રથમ ગુણસ્થાનકે જ્ઞાનાવરણીય પ્,ે દર્શનાવ સીય હે વેદનીય રે, મોહનીય રેદ્દ, આયુષ્ય ૪, નામકર્મ દે એત્ર રે. અને અંતરાય પ, એમ કુલ ૧૧૭ બંધાય છે. ॥૩॥

ढवे भीकागुशस्थानके केटबी प्रकृति भंधाय छे ? ते कशावे छे. नरयतिग जाइथावर, चउ हुंडायवछिवट्ठनपुमिच्छं । सोलंतो इगहियसय, सासणि तिरिथीणदुहगतिगं ॥ ४॥

> (नरकत्रिकजातिस्थावरचतुष्क-हुंडकातपछेदस्पृष्टनपुंमिथ्यात्वम् । षांडशान्त एकाधिकशतं, सास्वादने तिर्यग्स्त्यानर्द्धिदुर्भगत्रिकम् )

शબ्દાર્થ- नरयितग= નરકત્રિક, जाइथावरचड= જાતિચતુષ્ક અને સ્થાવર ચતુષ્ક, हुंडायव= હુંડક અને આતપ, छिवट्ट= છેવદ્વંસંઘયણ, नपुमिच्छं = નપુંસકવેદ, મિથ્યાત્વ, सोलंतो= આ સોળ પ્રકૃતિઓનો અંત થાય છે. इगहियसय= એક અધિક સો, सासणि= સાસ્વાદન ગુણાઠાણો, तिरि= તિર્યંચિત્રિક, थीण = થીણા દ્વિત્રિક, दुहगतिगं= દૌર્ભાગ્યત્રિક.

ગાથાર્થ- નરકત્રિક, જાતિચતુષ્ક, સ્થાવર ચતુષ્ક, હુંડક, આતપ, છેવક્ષું સંઘયણ, નપુંસકવેદ, મિથ્યાત્વમોહનીય, આ સોળ પ્રકૃતિઓનો પહેલે ગુણઠાણે અંત થતાં સાસ્વાદને ૧૦૧ બંધાય છે. ત્યાં બીજાના છેડે તિર્યંચત્રિક, થીણદ્ધિત્રિક, દૌર્ભાગ્યત્રિક તથા. ॥ ૪ ॥

વિવેચન- નરકગતિ-નરકાનુપૂર્વી-નરકાયુષ્ય એમ નરકત્રિક, એકેન્દ્રિય-બેઇન્દ્રિય-તેઇન્દ્રિય-ચઉરિન્દ્રિય એમ ચાર જાતિ, સ્થાવર-સૂક્ષ્મ-અપર્યાપ્ત-સાધારણ એમ સ્થાવરચતુષ્ક, હુંડક-આતપ-છેવદ્વં, નપુંસક વેદ અને મિથ્યાત્વ મોહનીય એમ કુલ ૧૬ પ્રકૃતિઓનો પહેલા ગુણસ્થાનકે બંધને આશ્રયી અંત (વિનાશ) થાય છે જેથી સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૧૦૧ બંધાય છે. અહીં મૂળગાથામાં ''जाइथावरचड''માં જે चड શબ્દ છે તે જાતિ અને સ્થાવર એમ બન્નેમાં જોડવાનો છે. તથા सोलंतो માં જે અંત (વિનાશ) શબ્દ છે તેનો અર્થ ''तत्र भाव उत्तरत्राभाव:'' તે ગુણસ્થાનકે બંધાય છે તે પછીના ગુણસ્થાનકોમાં બંઘાતી નથી. એમ અર્થ જાણવો. હવે પછી પણ જે પ્રકૃતિઓનો જયાં જયાં બંધવિચ્છેદ કહેવાય, તેનો અર્થ તે ગુણસ્થાનકે બંધાય પરંત પછીના ગુણસ્થાનકોમાં ન બંધાય એવો કરવો.

આ ૧૬ પ્રકૃતિઓમાં નરકાયુપ્ય એ એક આયુપ્યકર્મની પ્રકૃતિ છે. નપુંસક વેદ અને મિથ્યાત્વમોહનીય આ બે મોહનીયકર્મની છે. અને શેષ ૧૩ પ્રકૃતિઓ નામકર્મની છે. એટલે તે તે કર્મમાંથી તેટલી તેટલી બાદ કરતાં બાકી રહેલી કર્મપ્રકૃતિઓ બીજે ગુણસ્થાનકે બંધાય છે.

| જ્ઞાનાવરણીયની  | પ      | આયુષ્યની ૪ ને બદલે ૩     |  |
|----------------|--------|--------------------------|--|
| દર્શનાવરણીયની  | ૯      | નામકર્મની ૬૭બ્૩, બ્૧૩=૫૧ |  |
| વેદનીયકર્મની   | ૨      | ગોત્રકર્મની ૨            |  |
| મોહનીયની ૨૬ ને | બદલે૨૪ | અંતરાયકર્મની પ           |  |
|                | ४०     | <u> </u>                 |  |

નરકત્રિકે આદિ આ ૧૬ પ્રકૃતિઓનો બંધ મિથ્યાત્વના કારશે જ થાય છે. મિથ્યાત્વ પહેલે ગુણઠાશે જ છે. માટે આ ૧૬ નો બંધ પણ પહેલે જ થાય છે સાસ્વાદનાદિ અન્ય ગુણસ્થાનકોમાં આ પ્રકૃતિઓનો બંધ થતો નથી. વળી આ ૧૬ પ્રકૃતિઓ નરક-એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિય યોગ્ય હોવાથી તથા અત્યન્ત અશુભ હોવાથી મિથ્યાદેષ્ટિ જીવ જ બંધ કરે છે. તેથી શેષ ૧૦૧ પ્રકૃતિઓ સાસ્વાદને બંધાય છે.

હવે ત્રીજે ગુણસ્થાનકે કેટલી બંધાય ? તે સમજાવવા બીજા ગુણસ્થાનકે કઇ કઇ પ્રકૃતિઓનો બંધ અટકી જાય છે તે જણાવે છે-

તિર્યંચિત્રિક (તિર્યંચગતિ-આનુપૂર્વી-આયુષ્ય), થીશદ્ધિત્રિક (નિદ્રાનિદ્રા-પ્રચલાપ્રચલા-થીશદ્ધિ), દૌર્ભાગ્યત્રિક (દુર્ભગ-અનાદેય અને અપયશ) એમ કુલ ૯ તથા, (બીજી ગાથાની સાથે સંબંધ ચાલુ છે) અહીં છેલ્લો त्रिक શબ્દ ત્રણેમાં જોડવો. ॥ ४॥

अणमज्झागिइसंघयणचउ, निउज्जोअ कुखगइत्थित्ति । पणवीसंतो मीसे, चउसयरि दुआउयअबंधा ॥ ५॥ शक्टार्थ- अण= अनंतानुबंधी यार, मज्झागिइ= मध्यनां यार સંસ્થાન, संघयणचड= સંઘયણ ચાર, निडज्जोअ= નીચગોત્ર અને ઉદ્યોતનામકર્મ, कुखगइत्थित्ति= અશુભવિહાયોગતિ અને સ્ત્રીવેદ, पणवीसंतो= પચ્ચીશ પ્રકૃતિઓનો અંત થાય છે. मीसे= મિશ્રગુણસ્થાનકે, चडसयरि= ચુમ્મોતેર, दुआडय= બે આયુષ્યનો, अबंध⊨ અબંધ થવાથી॥ ૫॥

ગાથાર્થ- અનંતાનુબંધી ૪, મધ્યનાં ૪ સંસ્થાન, ૪ સંઘયણ, નીચગોત્ર, ઉદ્યોતનામ, અશુભવિહાયોગતિ, અને સ્ત્રીવેદ એમ ૨૫ પ્રકૃતિઓનો બીજે ગુણસ્થાનકે અંત થાય છે. એટલે મિશ્રગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિઓ બંધાય છે. કારણકે શેષ બે આયુષ્યનો પણ અબંધ હોય છે. ॥૫॥

વિવેચન- ચોથી ગાથાના અન્તમાં કહેલી ૯ પ્રકૃતિઓ, તથા અનંતાનુબંધી ૪ કપાય, મધ્યનાં (૨થી૫) સંસ્થાન, મધ્યનાં (૨થી૫) સંઘયા, નીચગોત્ર, ઉદ્યોતનામકર્મ, અશુભિવિદ્યાયોગિત, અને સ્ત્રીવેદ એમ કુલ ૨૫ પ્રકૃતિઓનો બીજે ગુણસ્થાનકે બંધવિચ્છેદ થાય છે. એટલે બીજે ગુણઠાણે બંધાય છે પરંતુ ત્રીજે ગુણઠાણે બંઘાતી નથી. કારણકે આ પચ્ચીસે પ્રકૃતિઓનો બંધ અનંતાનુબંધીના નિમિત્તે થાય છે. અને અનંતાનુબંધીનો ઉદય માત્ર બે જ ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે. તેથી અનંતાનુબંધીના અભાવના કારણે આ પચ્ચીસ પ્રકૃતિઓનો બંધ ત્રીજે ગુણઠાણે થતો નથી.

બીજે ગુણઠાણે ૧૦૧ બંધાય છે. તેમાંથી આ ૨૫ બાદ કરીએ તો હકીકતથી ૭૬ પ્રકૃતિઓ થાય છે. છતાં ગાથામાં ૭૪ પ્રકૃતિઓ જ મિશ્ર ગુણઠાણે બંધાય એમ કહ્યું છે તેનું કારણ એ છે કે "બે આયુષ્યનો અબંધ" છે. જે આ ગાથાના અન્તિમપદમાં કહ્યું છે. આયુષ્યકર્મ કુલ ૪ છે. નરકાયુષ્ય ૧૬માં પહેલે, અને તિર્યંચાયુષ્ય ૨૫માં બીજે નીકળી ગયેલ છે જ. એટલે બાકી રહેલ મનુષ્યાયુષ્ય અને દેવાયુષ્ય આ બે આયુષ્ય પણ ત્રીજે ગુણઠાણે બંધાતાં નથી. તેથી ૨૫+૨=૨૭ પ્રકૃતિઓ ૧૦૧ માંથી ઓછી થાય છે. માટે મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૧૯૨૭=૭૪ બંધાય છે.

પ્રશ્ન- ૨૫નો બંધવિચ્છેદ કહ્યો અને બે આયુષ્યનો જુદો અબંધ કીધો, આમ કહેવાનું કારણ શું ? સીધેસીધો ૨૭ નો જ બંધવિચ્છેદ કેમ ન કહ્યો? બંધવિચ્છેદ અને અબંધ એ બન્ને શબ્દોનો અર્થ તો સરખો જ છે ને ?

ઉત્તર- અહીં બન્ને શબ્દોનો અર્થ સરખો નથી. બંધવિચ્છેદ એટલે જે પ્રકૃતિઓ આ ગુણસ્થાનકે બંધમાંથી નીકળી ગઇ, તે હવે પછી ઉપરના કોઇ પણ ગુણઠાણામાં આવવાની જ નથી. ગઇ ત ગઇ, કરીથી આવવાની નથી. તેને બંધવિચ્છેદ કહેવાય છે. આ પચ્ચીશ પ્રકૃતિઓનો જે બંધવિચ્છેદ થયો તે પચ્ચીશ ત્રીજે-ચોથે-પાંચમે-છુકે ઇત્યાદિ કોઇ પણ ઉપરના ગુણઠાણામાં બંઘાતી નથી. કરી ત્યાં ઉમેરાવાની નથી. જયારે "અબંધ" એટલે માત્ર આ ગુણસ્થાનકે ન બંધાય, પરંતુ આગળના ગુણસ્થાનકોમાં પુનઃ બંધાય તે અબંધ. આ બે આયુષ્ય ત્રીજે ગુણઠાણે ન બંધાય, પરંતુ ચોથા ગુણઠાણે પુનઃ બન્ને આયુષ્ય બંધાવાનાં જ છે. અને પ-દ-૭માં ગુણઠાણે પણ આ બેમાંથી દેવાયુષ્ય બંધાવાનું છે. એટલે આ બે આયુષ્યના અટકતા બંધને બંધવિચ્છેદ ન કહેતાં "અબંધ" કહ્યો છે.

મિશ્રગુણસ્થાનકમાં વર્તતા જીવો નીચે મુજબ ૪ કાર્યો તથા-સ્વભાવે કરતા નથી. (૧) અનંતાનુબંધીનો બંધ, (૨) અનંતાનુબંધીનો ઉદય, (૩) પરભવના આયુષ્યનો બંધ, અને (૪) મૃત્યુ. તેથી બાકી રહેલ દેવ-મનુષ્ય આયુષ્યનો અબંધ કહ્યો છે.

જે ૨૫+૨=૨૭ પ્રકૃતિઓ બંધમાંથી અટકી જાય છે, તેમાં ૩ દર્શનાવરણીય કર્મની છે. અનંતાનુબંધી ૪, સ્ત્રીવેદ એમ ૫ મોહનીય કર્મની છે. તિર્યંચ- મનુષ્ય અને દેવ એમ ૩ આયુષ્યકર્મની છે. નીચગોત્ર ૧ ગોત્રકર્મની છે. શેષ ૧૫ નામકર્મની છે. તેથી તે તે કર્મોમાંથી આ પ્રકૃતિઓ ઓછી કરવી. ॥ ૫॥

| જ્ઞાનાવરણીય કર્મની | ૫  | આયુષ્યકર્મની (      | 0              |
|--------------------|----|---------------------|----------------|
| દર્શનાવરણીયની      | ξ  | નામકર્મની પ૧૯૧૫ = ૩ | ૬ મિશ્ર        |
| વેદનીયકર્મની       | ર  | ગોત્રકર્મની ૨ બ્૧ = | ૧   ગુણસ્થાનકે |
| મોહનીયકર્મની ૨૪૯   | १७ | અંતરાયકર્મની 🔸      | પ કુલ          |
|                    | 3૨ | 8:                  | = 98           |

હવે ચોથા ગુણસ્થાનકે કેટલી પ્રકૃતિ બંધાય તે જણાવે છે.

# सम्मे सगसयरि जिणाउबंधि, वइरनरितगबियकसाया । उरलदुगंतो देसे, सत्तद्वी तियकसायंतो ॥ ६॥

(सम्यक्त्वे सप्तसप्ति र्जिनायुर्बन्धे, वज्रनरित्रक-द्वितीयकषाया: । औदारिकद्विकान्तो देशे सप्तषिष्टस्तृतीयकषायान्तः ।)

शिष्टार्थ= सम्मे= अविरतसभ्यश्हिष्ट गुणस्थानडे, सगसयरि= सीत्तोतेर अंधाय छे. जिणाउबंधि= िशननाभडर्भ अने अ आयुष्यनो अंध धवाधी. वहर= वश्रऋषभनारायसंघयण, नरितग= भनुष्यित्रड, बियकसाया= अीश्रे डिधाय तथा उरलदुगंतो= औद्दारिड दिङ अभ ९० नो अंत धाय छे. देसे= देशिवरित गुण्ठाणे, सत्तर्ठी= सऽसठ अंधाय छे. तियकसायंतो = त्रीश्र डिधायनो अंत.

ગાથાર્થ- જિનનામકર્મ અને બે આયુષ્યનો બંધ થવાથી ચોથા સમ્યક્ત્વ ગુણઠાણે ૭૭ કર્મ પ્રકૃતિઓ બંધાય છે. વજૠષભ, મનુષ્ય ત્રિક, બીજો કષાય, અને ઔદારિક દ્વિક એમ ૧૦ નો અંત થવાથી દેશવિરતિ ગુણઠાણે ૬૭ બંધાય છે. ત્યાં ત્રીજાકષાયનો અંત થવાથી. ॥ ६॥

વિવેચન- ત્રીજે મિશ્રગુણસ્થાનકે જે ૭૪ બંધાય છે તેમાં જિનનામ કર્મ અને દેવ-મનુષ્યાયુષ્ય ઉમેરવાથી ચોથા ગુણસ્થાનકે ૭૭ બંધાય છે. જે પ્રશસ્તકષાયથી જિનનામ બંધાય છે. તે પ્રશસ્તકષાય સમ્યક્ત્વ હોતે છતે જ હોય છે. ચોથે ગુણઠાશે સમ્યક્ત્વ છે માટે જિનનામ બંધાય છે. સમ્યગ્દષ્ટિ તિર્યંચ-મનુષ્યો નિયમા દેવાયુષ્ય બાંધે છે અને સમ્યગ્દષ્ટિ દેવ-નારકી નિયમા મનુષ્યાયુષ્ય બાંધે છે. માટે બે આયુષ્યનો પણ બંધ વધે છે એમ ૭૪+૩=કુલ ૭૭ પ્રકૃતિઓ ચોથે બંધાય છે. આ ત્રણમાં ૧ નામકર્મની છે અને ૨ આયુષ્યકર્મની છે.

| જ્ઞાનાવરણીય પ | આયુષ્યકર્મ   | ર       | ચોથા    |
|---------------|--------------|---------|---------|
| દર્શનાવરણીય ૬ | નામકર્મ ૩૬+૧ | l= ૩૭ · | ગુણઠાણે |
| વેદનીયકર્મ ર  | ગોત્રકર્મ    | ૧       | બંધાય   |
| મોહનીયકર્મ ૧૯ | અંતરાયકર્મ   | પ       | છે.     |
| 32            | <u>-</u>     | ૪૫ = ₹  | ଓଡ଼     |

ચોથા ગુણસ્થાનકના અંતે વજુૠષભનારાચ સંઘયણ, મનુષ્ય ત્રિક, બીજો કષાય, ઔદારિકદ્વિક એમ કુલ ૧૦ પ્રકૃતિઓનો બંધ વિચ્છેદ થાય છે, તેથી ૭૭ બ ૧૦=૬૭ પ્રકૃતિઓ પાંચમે ગુણઠાશે બંધાય છે. પાંચમે બીજા કષાયનો ઉદય ન હોવાથી તે બંધાતો નથી. जे वेएइ, ते बन्धइ'' આવું શાસ્ત્રવચન છે. તથા બીજાકષાયનો ઉદય દેશવિરતિનો ઘાતક છે તેથી દેશવિરતિ આવે ત્યારે તેનો ઉદય હોતો નથી. અને ઉદયના અભાવથી બંધ પણ નથી. બાકી રહેલી ૬ પ્રકૃતિઓમાં મનુષ્યંત્રિક મનુષ્ય પ્રાયોગ્યબંધ થતો હોય ત્યારે જ બંધાય તેવી છે. અને વજૠષભનારાચ તથા ઔદારિકદ્ધિક મનુષ્ય-તિર્યંચ પ્રાયોગ્ય બંધ થતો હોય ત્યારે જ બંધાય તેવી છે. પરંતુ આ દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકમાં વર્તનારા (તિર્યંચ-મનુષ્યો) અવશ્ય દેવગતિ પ્રાયોગ્ય જ બુંધ કરે છે. જેથી આ છ પ્રકૃતિઓ બંઘાતી નથી. દેવ-નારકીના જીવો આ ૬ પ્રકૃતિઓ બાંધે છે પરંતુ તેઓને દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક નથી. માટે દેશવિરતિ ગણઠાણે આ છ બંઘાતી નથી. આ ૧૦ પ્રકૃતિઓમાં ૪ મોહનીયની, ૧ આયુષ્યની, અને ૫ નામકર્મની છે. તે તે કર્મોમાંથી બાદ કરવી.

| <b>જ્ઞાના</b> વરણીયની | પ  | આયુષ્યની    | ૧          | દેશવિરતિ |
|-----------------------|----|-------------|------------|----------|
| દર્શનાવરણીયની         | ξ  | નામકર્મની   | <b>૩</b> ૨ | ગુણઠાણે  |
| વેદનીયકર્મની          | ૨  | ગોત્રકર્મની | ૧          | બંધાય    |
| મોહનીયની૧૯૯૪          | ૧૫ | અંતરાયની    | પ          | છે.      |
|                       | २८ | •           | 3e =       | = 59     |

પાંચમા ગુણઠાણાના અંતે ત્રીજા (પ્રત્યાખ્યાનાવરણ) કૃપાયનો બંધ અટકી જાય છે. કારણકે છકે ગુણઠાણે ત્રીજા કૃપાયનો ઉદય નથી અને જે કૃપાય ઉદયમાં હોય તે જ બંધાય છે. આ કૃપાય સર્વવિરતિનો ઘાતક હોવાથી સર્વવિરતિ આવે ત્યારે ઉદયમાં હોતો નથી. તેથી તે ચાર પ્રકૃતિઓ પાંચમા ગુણઠાણા કરતાં છકે બંધમાં ન્યૂન જાણવી એટલે ૬૭૯૪=૬૩ છકે બંધાય છે. આ ચાર મોહનીયની છે માટે મોહનીયમાંથી ઓછી કરવી. ॥ ૬॥

| જ્ઞાનાવરણીયની પ | આયુષ્યકર્મની | ૧         | છક્રે   |
|-----------------|--------------|-----------|---------|
| દર્શનાવરણીયની ૬ | નામકર્મની    | <b>૩૨</b> | ગુશઠાશે |
| વેદનીયકર્મની ર  | ગોત્રકર્મની  | ٩         | બંધાય   |
| મોહનીય ૧૫૯-૪=૧૧ | અંતરાયકર્મની | પ         | છે      |
| २४              |              | 3C =      | ₹\$3    |

तेविट्ठ पमत्ते सोग, अरइ अधिरदुग अजस अस्सायं । वुच्छिज छच्च सत्त व, नेइ सुराउं जया निट्ठं ॥ ७ ॥

(त्रिषष्टि: प्रमत्ते शोक, -अरित अस्थिरद्विकायशोऽसातम् । व्यवच्छिद्यन्ते षट् च सप्त वा, नयित स्रायुर्यदा निष्ठाम्)

शબ्दार्थ= तेविहि= ६३, पमते= प्रभत्तगुष्ठिष्ठि, सोगअरह= शोड अरित, अथिरदुग= अस्थिरिद्धिड, अजसअस्सायं= अपयश अने असातावेद्दनीय वुच्छिज= विस्छेद्द पामे, छच्च= ६, सत्त व= अथवा ७, नेइ= थाय, सुराउं= देवायुष्य, जया= क्यारे, निट्ठं = समाप्त.

ગાથાર્થ- પ્રમત્તગુણઠાણે ૬૩ બંધાય છે. શોક, અરતિ, અસ્થિરિક, અપયશ અને અસાતા એમ ૬ પ્રકૃતિઓનો બંધ છકે <u>વિચ્છેદ પા</u>મે છે અથવા જો દેવાયુષ્ય પણ છકે સમાપ્ત કર્યું હોય તો ૭ પ્રકૃતિનો બંધ છકે વિચ્છેદ પામે છે. ॥ ૭॥

વિવેચન- છક્રી ગાથામાં સમજાવ્યા મુજબ પાંચમા ગુણઠાણાના અંતે ૪ કષાયોનો બંધવિચ્છેદ થવાથી ૬૩ પ્રકૃતિઓ છક્રે ગુણઠાણે બંધાય છે. આ ૬૩ માંથી શોક-અરતિ-અસ્થિરદ્ધિક, અપયશ અને અસાતાવેદનીય એમ કુલ ૬ પ્રકૃતિઓનો છકા ગુણઠાણાના અંતે બંધવિચ્છેદ થાય છે. અથવા જો છકે ગુણઠાણે બાંધવા માટે પ્રારંભેલું દેવાયુષ્ય પણ ત્યાં પૂર્ણ કરી લે, એટલે કે તેનો બંધ છકે જ જો સમાપ્ત થઇ જાય તો ૬+૧=૭ નો બંધવિચ્છેદ છકે ગુણઠાણે થાય છે.

ત્રેસઠમાંથી ૬ અથવા ૭ ઓછી કરવાથી ૫૭-૫૬નો બંધ સાતમે ગુુ<u>ણ</u>ઠાણે થવો જોઇએ. પરંતુ વિશિષ્ટ સંયમ (અપ્રમાદભાવવાળું) હોય તો જ પ્રશસ્તરાગથી બંધાય એવું આહારકદ્વિક કે જે ઓઘે ઓછું કરેલ છે તે બેનો બંધ સાતમે ગુુણઠાણે અધિક સંભવે છે. તેથી બે પ્રકૃતિ બંધમાં ઉમેરાય છે માટે ૫૭-૫૬ને બદલે ૨ ઉમેરતાં ૫૯/૫૮ બંધાય છે. આ વાત હવે પછીની ગાથામાં ગ્રંથકારશ્રી જ સ્પષ્ટ કરે છે. ॥ ૭॥

गुणसिं अप्पमत्ते, सुराउं बंधंतु जइ इहागच्छे । अन्नह अद्वावना, जं आहारगदुगं बंधे ॥ ८ ॥ (एकोनषष्टिरप्रमत्ते, सुरायुर्बध्नन् यदि इहागच्छेत् । अन्यथाऽष्टपञ्चाशद्यदाहारकद्विकं बन्धे )

शબ्દાર્થ= गुणसिंह= ઓગણસાએઠ, अप्पमत्ते= અપ્રમત્તગુણઠાણે, सुराउं= દેવાયુષ્ય, बंघंतु= બાંધતો બાંધતો, जइ= જો, इह= અહીં, आगच्छे= આવે તો, अन्नह= અન્યથા-નહીં તો, अट्ठावन्ना= અઠ્ઠાવન, जं= જે કારણથી, आहारगदुगं= આહારકિદ્ધક, बंधे= બંધમાં.

ગાથાર્થ- જો દેવાયુષ્ય બાંધતો બાંધતો અહીં સાતમે ગુણઠાણે આવે તો ઓગણસાએઠ પ્રકૃતિઓ બાંધે છે અન્યથા (જો છકે દેવાયુષ્ય સમાપ્ત કરીને આવે તો) અકાવન બાંધે છે કારણકે અહીં સાતમે આહારકદ્વિક બંધમાં અધિક છે. ॥ ૮॥

વિવેચન- સાતમું અપ્રમત્તગુણસ્થાનક અતિવિશુદ્ધ છે. અને આયુષ્યકર્મનો બંધ ઘોલના પરિણામથી (ચડ-ઉતર-પરિવર્તનશીલ પરિણામથી) થાય છે. માટે અપ્રમત્તગુણઠાણે આયુષ્યના બંધનો જીવ

આરંભ કરતો નથી. પરંતુ છકા પ્રમન ગુણઠાણે દેવાયુષ્યના બંધનો આરંભ કર્યો હોય અને પરિણામ વિશુદ્ધિ થવાથી જીવ જો સાતમે ગુણઠાણે આવે તો તે બંધાતા દેવાયુષ્યનો સાતમે પણ બંધ ચાલુ રહે છે અને ત્યાં સાતમે બંધ સમાપ્ત કરે છે. એટલે જો છકે દેવાયુષ્યના બંધની સમાપ્તિ કરી લીધી હોય તો ૬+૧=૭ સાત ઓછી કરવી. અને જો દેવાયુષ્ય બાંધતો બાંધતો સાતમે આવે તો સાતમે દેવાયુષ્યનો બંધ ચાલુ હોવાથી છ જ ઓછી કરવી.

તથા અપ્રમાદભાવવાળું વિશિષ્ટ સંયમ હોતે છતે જ બંધાવાવાળું આહારકિંદ્રિક હવે સાતમે બંધાવાનું સંભવે છે માટે તે બે પ્રકૃતિ ઉમેરવી. તેથી બંધ આ પ્રમાણે થાય છે. અરતિ, શોક એમ બે મોહનીયમાંથી ઓછી થાય છે. અસ્થિરિદિક અને અપયશ ત્રણ નામકર્મમાંથી ઓછી થાય છે તેમજ આહારકિંદ્રક નામકર્મની સંખ્યામાં વધે છે. ॥ ८॥

| જ્ઞાનાવરણીય  | પ  | આયુષ્યકર્મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٩/٥  | સાતમે     |
|--------------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------|
| દર્શનાવરણીય  | ξ  | નામકર્મ ૩૨+૨=૩૪બ૩=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 39   | કુલ ૫૯    |
| વેદનીય ૨૯-૧  | ٩  | ગોત્રકર્મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૧    | અથવા૫૮    |
| મોહનીય ૧૧૯-૨ | Ç  | અંતરાયકર્મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | પ    | બંધાય છે. |
|              | ૨૧ | Acceptable of the second secon | 3८/3 | ૭ ૫૯/૫૮   |

હવે આઠમા ગુણઠાણે બંધ જણાવે છે.

अडवन्न अपुव्वाइंमि, निद्दुगंतो छप्पन्न पणभागे । सुरदुगपणिंदि सुखगइ, तसनवउरलविणुतणुवंगा ॥ ९ ॥ समचउरनिमिणजिणवन्न, अगुरुलहुचउ छलंसि तीसंतो । चरमे छवीसबंधो हासरईकुच्छभयभेओ ॥ १० ॥

(अष्टपञ्चाशदपूर्वादौ, निद्राद्विकान्तः षड्पञ्चाशत् पञ्चभागे । सुरद्विकपञ्चेन्द्रियसुखगतयः, त्रसनवकमौदारिकाद्विना तनूपांगानि) (समचतुस्रनिर्माणजिनवर्णागुरुलघुचतुष्कं षष्टांशे त्रिंशदन्तः । चरमे पड्विंशतिबन्धो हास्यरतिकुत्साभयभेदः )

शબ्दार्थ= अडवन्न= अडावन, अपुव्वाइंमि= अपूर्व डर इर मा प्रथमलागे, निहदुगंतो= निद्राहिडनो अंत थाय छे. छप्पन्न= छप्पन्न प्रशृतिओ, पणभागे= पांचलागोमां, सुरदुग= हेविहिड, पणिदि= पंचेन्द्रियक्षति, सुखगइ= शुलिविडायोगिति, तसनव= त्रसनी नव, उरलिवणु= औद्दारिड विना, तणुवंगा= शरीर अने अंगोपांग, समचउस= समयतुरन्न, निमण= निर्माष्ठा, जिण= तीर्थंडर नामडर्म, वन्न= वर्ध्यतुष्ड, अगुरुलहुचड= अगुरुलबुचतुष्ड, छलंसि= छडालागे, तीसंतो= त्रीशप्रकृतिओनो अंत थाय, चरमे= छेल्लालागे, छवीस= बंधो= छव्वीसनो अंध थाय छे. हासरई= डास्य, रित, कुच्छभय= थुगुस्ता अने लयनो, भेओ= लेद थाय छे अटले डे अंधिवरेडेद थाय छे.

ગાથાર્થ- અપૂર્વકરણના પ્રથમભાગે ૫૮ બંધાય છે. તેમાંથી નિદ્રાદ્વિકનો અંત થાય એટલે (રથી સુધીના) પાંચભાગોમાં ૫૬ બંધાય છે. તેમાંથી દેવદ્વિક, પંચેન્દ્રિયજાતિ, શુભવિહાયોગતિ, ત્રસનવક, ઔદારિક વિના શેષ ચાર શરીર અને બે ઉપાંગ, સમચતુરસ્ર, નિર્માણ, જિનનામ, વર્શચતુષ્ક, અગુરુલઘુચતુષ્ક, એમ કુલ ત્રીસ પ્રકૃતિઓનો છફા ભાગે અંત થાય છે તેથી ચરમ ભાગમાં ૨૬ નો બંધ હોય છે તેમાંથી ચરમભાગે હાસ્ય-રતિ, જુગુપ્સા અને ભયના બંધનો વિચ્છેદ થાય છે. (તેથી નવમા ગુણઠાણે ૨૨ બંધાય છે) ॥ ૯/૧૦॥

વિવેચન- છકે ગુણઠાશે આયુષ્યનો બંધ ચાલુ કર્યો હોય તો જ સાતમે ગુણઠાશે આયુષ્યબંધ ચાલુ રહે છે અન્યથા સાતમે ગુણઠાશે આયુષ્યનો નવો બંધ અતિવિશુદ્ધ હોવાથી આરંભતો નથી તો પછી આઠમું ગુણસ્થાનક તો તેનાથી પણ વધારે અતિવિશુદ્ધ છે તેથી આયુષ્યનો બંધ સંભવે જ નહીં, તે માટે અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનકે ૫૮ બંધાય છે.

અત્યારસુધી દરેક ગુણસ્થાનક સમાપ્ત કરી ઉપરના ગુણસ્થાનકમાં જીવ ચડે ત્યારે જ અમુક-અમુક પ્રકૃતિઓનો બંધવિચ્છેદ સમજાવ્યો છે. પરંતુ આ આઠમા ગુણસ્થાનકમાં તો વચ્ચે-વચ્ચે કેટલીક કેટલીક પ્રકૃતિઓના બંધનો વિચ્છેદ થઇ જાય છે તેથી આઠમા ગુણઠાણામાં વચ્ચે વચ્ચે ક્યાં ક્યાં કઇ કઇ પ્રકૃતિઓ બંધમાંથી વિચ્છેદ થાય છે. તે સમજાવવા માટે ફક્ત બંધને જ આશ્રયી આઠમા ગુણસ્થાનકના ૭ ભાગ પાડવામાં આવ્યા છે.

ત્યાં પ્રથમભાગે ૫૮ બંધાય છે. તે પ્રથમભાગે નિદ્રા અને પ્રચલા એમ બે પ્રકૃતિઓના બંધનો વિચ્છેદ થાય છે. તેથી બીજાભાગે ૫૬ પ્રકૃતિ બંધાય છે. નિદ્રાદ્વિકના બંધને યોગ્ય અધ્યવસાય સ્થાનોનો સંભવ માત્ર આઠમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમભાગ સુધી જ હોય છે. આગળ હોતો નથી, તેથી બીજા ભાગ આદિમાં તે નિદ્રાદ્વિક બંધાતું નથી. બીજા-ત્રીજા-ચોથા-પાંચમા અને છઢા ભાગે પણ ૫૬ જ બંધાય છે.

છકાભાગના અન્તિમ સમયે દેવિદ (દેવગતિ-દેવાનુપૂર્વી), પંચેન્દ્રિયજાતિ, શુભવિહાયોગતિ, ત્રસ દશકાની નવ, ઔદારિક શરીર વિના શેષ ૪ શરીર અને ૨ અંગોપાંગ, સમયચતુરસ્રસંસ્થાન, નિર્માણ નામકર્મ, તીર્થંકરનામકર્મ, વર્ણચતુષ્ક, અગુરુલઘુચતુષ્ક, એમ કુલ ૩૦ પ્રકૃતિઓનો બંધવિચ્છેદ થાય છે. એટલે આઠમા ગુણસ્થાનકના ચરમભાગમાં (સાતમા ભાગમાં) ફક્ત ૨૬ પ્રકૃતિઓનો જ બંધ થાય છે. સાતમા ભાગે ત્રીસપ્રકૃતિઓનો બંધ ન થવાનું કારણ તેના બંધને યોગ્ય અધ્યવસાયોનો અભાવ, એ જ કારણ જાણવું. ત્યારબાદ સાતમા ભાગના અંતે (એટલે કે આઠમા ગુણસ્થાનકના અંતે) હાસ્ય, રિત, જુગુપ્સા અને ભય એમ ચાર પ્રકૃતિઓના બંધનો વિચ્છેદ થાય છે. (એટલે નવમા ગુણસ્થાનક ૨૨ પ્રકૃતિઓ જ બંધાય છે જે આગળ ગાઘામાં સમજાવાય છે).

પ્રશ્ન- આઠમા ગુણસ્થાતકના પ્રથમભાગ ૫૮, બીજાથી છકા ભાગે ૫૬, અને અન્તિમ સાતમા ભાગે ૨૬ એમ ત્રણ પ્રકારનો જ જો બંધ થાય છે તો ત્રણ જ ભાગ પાડવા ઉચિત છે સાત ભાગ પાડવાનું પ્રયોજન શું ? દરેક ભાગે ભાગે તો ભિન્ન ભિન્ન બંધ છે જ નહી. બીજા ભાગથી છકા ભાગનો એક જ ભાગ કરીને ત્રણ જ ભાગ પાડવા યોગ્ય લાગે છે.

ઉત્તર- ૫૮ અને ૨૬ ના બંધના કાળ કરતાં ૫૬ ના બંધનો કાળ ઘણો વધારે (અર્થાત્ પાંચ ગણો) છે તે સમજાવવા માટે સાતભાગ કરેલ છે. આઠમું ગુણસ્થાનક અંતર્મુહૂર્તકાળનું છે તેના ૭૦ સમયો છે-એમ કલ્પના કરીએ તો સાતભાગ પાડવાથી ૫૮નો બંધ ૧થી૧૦ સમય સુધી, ૫૬નો બંધ ૧૧થી૬૦ સમય સુધી, અને ૨૬નો બંધ ૬૧થી૭૦ સમય સુધી થાય છે. એમ જે સમજાવવું છે તે સમજાવી શકાય છે. ૫રંતુ જો ત્રણ ભાગ કલ્પ્યા હોત તો ૧થી૨૩ સમય સુધી ૫૮નો બંધ, ૨૪થી૪૬ સમય સુધી ૫૬નો બંધ અને ૪૭થી૭૦ સમય સુધી ૨૬નો બંધ થાય છે એમ સમજાઇ જાત. જે બરાબર નથી. તેટલે ૫૮ અને ૨૬ ના બંધનો કાળ અલ્પ છે અને ૫૬ના બંધનો કાળ પાંચગણો દીર્ઘ છે એ સમજાવવા માટે આઠમા ગુણસ્થાનકના સાત ભાગ કર્યા છે.

નિદ્રાદ્ધિક દર્શનાવરણીયકર્મની છે. છકાભાગે વિચ્છેદ પામતી દેવિદ્ધક આદિ ૩૦ નામકર્મની છે. અને છેલ્લાભાગે નીકળી જતી હાસ્યાદિ ૪ મોહનીય કર્મની છે. માટે તે તે ભાગે તે તે કર્મમાંથી તેટલી તેટલી પ્રકૃતિઓ બંધમાંથી ઓછી કરવી

આઠમા ગુણસ્થાનકે બંધ

| પ્રથમ ભાગે | જ્ઞા. | દ. | વે. | મો. | આ. | ના. | ગો. | અં. | કુલ |
|------------|-------|----|-----|-----|----|-----|-----|-----|-----|
| બીજાથી     | 7     | ε  | ૧   | હ   | 0  | ૩૧  | ૧   | પ   | ૫૮  |
| છકા ભાગે   | પ     | ४  | ૧   | ٤   | 0  | ૩૧  | વ   | પ   | પક  |
| સાતમાભાગે  | પ     | ४  | ૧   | હ   | 0  | ૧   | q   | પ   | ૨૬  |

હવે નવમા ગુણઠાણે બંધવિચ્છેદ જણાવે છે.

अनियद्दि भागपणगे, इगेगहीणो दुवीसविहबंधो । पुमसंजलणचउण्हं, कमेण छेओ सतर सुहुमे ॥११॥ (अनिवृत्ति भागपञ्चके, एकैकहीनो द्वाविंशतिविधबन्धः । पुंसंज्वलन चतुर्णां, क्रमेणच्छेदः सप्तदश सूक्ष्मे )

शબ्दार्थ= अनियद्दिभागपणगे= અનિવृत्ति નામના નવમા ગુણ-સ્થાનકના પાંચે ભાગોમાં, इगेगहीणो= એક એક પ્રકૃતિનો બંધ ઓછો થતાં, दुविसविहबंधो= જે બાવીસનો બંધ છે તે, पुमसंजलणचउण्हं= પુરુષ વેદ સંજવલન ચતુષ્કનો, कमेण= અનુક્રમે, छेओ= છેદ થાય છે. તેથી सतर= સત્તરપ્રકૃતિઓનો બંધ, सुहुमे= સૂક્ષ્મસમપરાય ગુણસ્થાનકે હોય છે.

ગાથાર્થ- અનિવૃત્તિગુણસ્થાનકના પાંચે ભાગોમાં પુરુષવેદ અને સંજવલન ચતુષ્કમાંનો અનુક્રમે એકેક બંધ ઓછો-ઓછો થતાં જે બાવીસનો બંધ છે તે સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાનકે સત્તરનો થાય છે. ॥ ૧૧ ॥

વિવેચન- આઠમા ગુણસ્થાનકના સાતમા ભાગના ચરમસમયે હાસ્યાદિચાર નોકષાયનો બંધવિચ્છેદ થતાં નવમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમ ભાગે ૨૬૯૪=૨૨ નો બંધ હોય છે. ત્યારબાદ નવમા ગુણસ્થાનકના એકેક ભાગે એકેક પ્રકૃતિનો બંધવિચ્છેદ થાય છે ત્યાં અનુક્રમે પ્રથમ ભાગે પુરુષવેદ, બીજા ભાગે સંજ્વલન કોધ, ત્રીજા ભાગે સંજ્વલન માન, ચોથા ભાગે સંજ્વલન માયા, અને પાંચમા ભાગે સંજ્વલન લોભ એમ એકેકનો બંધવિચ્છેદ થવાથી ૨૨/૨૧/૨૦/૧૯/૧૮ નો બંધ થાય છે. અને દસમા ગુણસ્થાનકે ૧૭ નો બંધ થાય છે. તે તે પ્રકૃતિના બંધ યોગ્ય અધ્યવસાયોના અભાવના કારણે જ બંધનો વિચ્છેદ થાય છે. આ પાંચે પ્રકૃતિઓ મોહનીયકર્મની છે માટે મોહનીયકર્મમાંથી જ એક એક ઓછી ઓછી થતી જાય છે.

| નવમું ગુણ૦  | જ્ઞા. | દ. | વેદ. | મોહ. | આયુ. | નામ. | ગોત્ર. | અંત. | કુલ |
|-------------|-------|----|------|------|------|------|--------|------|-----|
| પ્રથમ ભાગે  | પ     | γ  | ૧    | ેન   | O    | ૧    | ૧      | ૫    | ૨૨  |
| બીજા ભાગે   | મ     | ४  | q    | ४    | O    | ૧    | ૧      | પ    | ૨૧  |
| ત્રીજા ભાગે | પ     | ४  | ૧    | 3    | 0    | ٩    | ૧      | પ    | ૨૦  |
| ચોથા ભાગે   | પ     | ४  | ૧    | ૨    | .0   | ૧    | ٩      | પ    | ૧૯  |
| પાંચમાભાગે  | ૫     | ४  | વ    | ૧    | 0    | ૧    | ૧      | પ    | 92  |

હવે ૧૧-૧૨-૧૩ મા ગુણસ્થાનકે કેટલી બંધાય ? તે કહે છે.

### चउदंसणुच्चजसनाणविग्घदसगंति सोलसुच्छेओ । तिसु सायबंधछेओ, सजोगिबंधंतुणंतो अ ॥ १२॥

( चतुर्दर्शनोच्चयशोज्ञानविघ्नदशकमिति षोडशोच्छेद: । त्रिषु सातबन्थच्छेद: सयोगिनि बन्धान्तोऽनन्तश्च )

शબ्દાર્थ= चउदंसण= ચક્ષુર્દર્શનાદિ ચાર દર્શન, उच्च= ઉચ્ચગોત્ર, जस= યશનામકર્મ, नाण= જ્ઞાનાવરણીય પાંચ, विग्घदसगं= અને અંતરાય પાંચ એમ ૧૦, सोलसुच्छेओ= સોળ પ્રકૃતિઓનો ઉચ્છેદ થાય છે. तिसु= ઉપશાન્તમોહાદિ ત્રણ ગુણસ્થાનકોમાં, सायबंधछेओ= સાતાવેદનીયના બંધનો વિચ્છેદ થાય છે. सजोगि= સયોગિગુણઠાણે, बंधंतु= બંધનો અંત જે થાય છે તે अणंतो= અનંત છે.

ગાથાર્થ- સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાનકે ચક્ષુદર્શનાદિ ૪, દર્શના-વરણીય, ઉચ્ચગોત્ર, યશનામકર્મ, જ્ઞાનાવરણીય ૫, અંતરાય ૫, એમ કુલ ૧૬ નો બંધવિચ્છેદ થાય છે તેથી અગિયાર-બાર-અને તેરમા ગુણસ્થાનકે એમ ત્રણ ગુણસ્થાનકોમાં ફક્ત એક સાતા વેદનીયનો બંધ થાય છે તેનો છેદ સયોગિ ગુણઠાણાના અંતે થાય છે. આ થયેલો બંધનો અંત હવે અનંતકાળ સુધી રહે છે. (ફરીથી કર્મબંધ થતો નથી) ॥૧૨॥ વિવેચન- ચક્ષુદર્શન-અચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન, અને કેવલદર્શન, એમ ચાર દર્શનનાં આવરણીય કર્મા ચાર ઉચ્ચગોત્ર, યશનામકર્મ, જ્ઞાનાવરણીય કર્મ પાંચ, અને અંતરાયકર્મ પાંચ એમ મળીને કુલ ૧૬ કર્મ પ્રકૃતિઓનો બંધવિચ્છેદ દશમા ગુણસ્થાનકના ચરમસમયે થાય છે. તેથી અગિયારમે -બારમે અને તેરમે ગુણસ્થાનકે ફક્ત ૧ સાતાવેદનીય કર્મનો જ બંધ થાય છે. આ ત્રણે ગુણસ્થાનકે કષાય નથી, માટે કષાય પ્રત્યયિક પ્રકૃતિઓનો બંધ હોતો નથી. પરંતુ ફક્ત એક યોગ જ બંધહેતુ છે. તેથી યોગનિમિત્તક સાતાવેદનીયનો જ બંધ ચાલુ રહે છે. તેરમા ગુણસ્થાનકના અંતે યોગનો નિરોધ થતાં યોગ નિમિત્તે બંધાનારી સાતાવેદનીયનો બંધ પણ અટકી જાય છે. તેથી ચૌદમા ગુણસ્થાનકે એક પણ પ્રકૃતિનો બંધ હોતો નથી માટે "સર્વસંવરભાવ" અથવા "અનાશ્રવભાવ" કહેવાય છે.

તેરમા ગુણસ્થાનકના અંતે થયેલો આ બંધવિચ્છેદ અનંતકાળ રહેવાવાળો છે. કદાપિ આ બંધવિચ્છેદ પાછો જવાનો નથી. એટલે પુનઃ કર્મબંધ શરૂ થવાનો નથી. ઉપશાન્તમોહાદિ ત્રણ ગુણસ્થાનકોમાં જે સાતાવેદનીયનો બંધ છે તે એકથી દશગુણસ્થાનકના બંધ કરતાં વિલક્ષણ છે. કારણકે ત્યાં કષાય હતો, જેથી સ્થિતિ-રસ બંધાતા હતાં અને અહીં માત્ર યોગ જ બંધહેતુ છે એટલે સાતાવેદનીયમાં સ્થિતિ-રસ બંધાતાં નથી. પ્રથમસમયે સાતાવેદનીય બંધાય છે. બીજા સમયે સાતાવેદનીય ઉદયથી ભોગવાય છે અને ત્રીજા સમયે નિર્જરી જાય છે.

જે જે ગુુાસ્થાનકે જે જે બંધહેતું હોય છે તે તે ગુાાસ્થાનકે તે તે બંધહેતુનિમિત્તક પ્રકૃતિઓો બંધ ચાલુ હોય છે. તે પછીના ગુાસ્થાનકોમાં બંધહેતુ અટકી જવાથી બંધ અટકી જાય છે. જેમકે ત્ર કિત્રકાદિ ૧૬ પ્રકૃતિઓનો બંધ મિથ્યાત્વપ્રત્યયિક છે માટે મિથ્યાત્વે ૧૬ બંધાય છે અને સાસ્વાદનાદિમાં ૧૬ બંધાયી નથી, એમ સર્વત્ર જાણવું 11 ૧૨ 11

## બંધય<del>ન્</del>ત્ર

| <b>ਜ</b> .    | ગુણસ્થાનક    | મૂળ<br>કર્મ | બંધાતી<br>ઉત્તર<br>પ્રકૃતિ | ન<br>બંધાતી<br>ઉત્તર<br>પ્રકૃતિ | <b>ຈ</b> ແ. | δ.  | ેવ.    | મો.  | આ.         | નામ | ગો. | અં. |
|---------------|--------------|-------------|----------------------------|---------------------------------|-------------|-----|--------|------|------------|-----|-----|-----|
| ٩             | મિથ્યાત્વ    | 6           | ११७                        | ŋ                               | પ           | હ   | ર      | ર ૬  | 8          | ₹४  | ર   | ય   |
| ર             | સાસ્વાદન     | ۷           | 909                        | 96                              | ч           | હ   | ર      | ૨૪   | 3          | પ૧  | ર   | પ   |
| 3             | મિશ્ર        | ۷           | ૭૪                         | 8€                              | પ           | Ē   | ૨      | १७   | 0          | उ६  | ٩   | પ   |
| ४             | અવિરતસમ્ય.   | L           | 99                         | ४उ                              | પ           | ē   | ૨      | ૧૯   | ૨          | 39  | ٩   | પ   |
| પ             | દેશવિરત      | ۷           | €9                         | પા૩                             | પ           | Ē   | ૨      | ૧૫   | ٩          | ૩૨  | ٩   | પ   |
| ξ             | પ્રમત્તસંયત  | ۷           | €3                         | ૫૭                              | પ           | æ   | ૨      | 99   | 9          | 3 ર | ૧   | પ   |
| 9             | અપ્રમત્તસં.  | ८/७         | <u>પ૮</u><br>પ૯            | <u>६२</u><br>६१                 | ч           | ŵ   | ٩      | ૯    | <b>1/0</b> | 39  | ٩   | ય   |
| 13            | પહેલો ભાગ    | 9           | ૫૮                         | € 2                             | પ           | 8   | ٩      | ૯    | 0          | 39  | ٩   | પ   |
| ગુણસ્થાનક     | બીજો ભાગ     | 9           | પક                         | €8                              | ч           | ४   | ٩      | ૯    | 0          | 39  | ٩   | ય   |
| हिं           | ત્રીજો ભાગ   | 9           | પ૬                         | €8                              | น           | ४   | ٩      | ૯    | 0          | 39  | ٩   | પ   |
| 15.5          | ચોથો ભાગ     | 9           | પક                         | €8                              | પ           | ૪   | ٩      | ૯    | 0          | उ१  | 9   | પ   |
| અપૂર્વકરણ     | પાંચમોભાગ    | 9           | પક                         | ६४                              | પ           | ૪   | ٩      | ૯    | 0          | 39  | ٩   | પ   |
| 1 ಸ್ಟ         | છક્ષે ભાગ    | 9           | પ૬                         | €8                              | પ           | ૪   | ٩      | ૯    | 0          | 39  | ٩   | પ   |
|               | સાતમોભાગ     | 9           | ર ૬                        | ૯૪                              | ч           | ૪   | ٩      | Ċ    | 0          | ٩   | ٩   | પ   |
|               | પહેલો ભાગ    | 9           | ૨૨                         | <b>૯८</b>                       | પ           | ૪   | ٩      | પ    | 0          | ٩   | 1   | પ   |
| 2311          | બીજો ભાગ     | 9           | ૨૧                         | ૯૯                              | ч           | ૪   | ٦      | 8    | 0          | ٩   | 9   | ય   |
| અનિવૃત્તિભાદર | ત્રીજો ભાગ   | 9           | ૨૦                         | 100                             | ч           | ૪   | 9      | 3    | 0          | 9   | ٩   | પ   |
| મિવ           | ચોથો ભાગ     | 9           | 90                         | 101                             | પ           | 8   | ٦      | ૨    | 0          | ٩   | ٩   | પ   |
| क             | પાંચમો ભાગ   | 9           | 96                         | 102                             | પ           | ४   | ٩      | ٩    | 0          | ٩   | ٩   | પ   |
| 90            | સૂક્ષ્મ.સંપ. | ٤           | 99                         | १०उ                             | ч.          | 8   | ٩      | 0    | 0          | ٩   | ٩   | પ   |
| 99            | ઉપશાન્તમોહ   | 9           | 9                          | 996                             | 0           | 0   | ٩      | 0    | 0          | 0   | o   | 0   |
| 9 2           | ક્ષીણમોહ     | 9           | 9                          | 996                             | o           | 0   | ૧      | 0    | 0          | 0   | 0   | 0   |
| 93            | સયોગીકેવલી   | 9           | 9                          | 996                             | 0           | 0   | ૧      | 0    | 0          | 0   | o   | 0   |
| 98            | અયોગીકેવલી   | 0           | 0                          | 920                             | 0           | 0   | 0      | 0    | 0          | 0   | 0   | 0   |
|               |              |             | આ પ્રમા                    | શે બંધ                          | અધિ         | કાર | સમાપ્ત | થયો. |            |     |     | ,   |

#### ઉદય અધિકાર

હવે ઉદય અને ઉદીરણાની વ્યાખ્યા કહીને ઓઘે અને મિથ્યાત્વે કેટલી પ્રકૃતિઓ ઉદ્દયમાં હોય તે જણાવે છે-

### उदओ विवागवेयणमुदीरणमपत्ति इह दुवीससयं । सतरसयं मिच्छे मीससम्मआहारजिणणुदया ॥ १३॥

(उदयो विपाकवेदनमुदीरणमप्राप्त इह द्वाविंशतिशतम् । सप्तदशशतं मिथ्यात्वे मिश्रसम्यगाहारकजिनानुदयात्)

श्रुष्टार्थ- उदओ = ઉદય विवागवेयणं = विपाडिश वेहवुं ते, उदीरणं = उदीरणा अपित्त = अप्राप्त-उद्यमां न आवेल डर्मोने, इह = अहीं, दुवीससयं = એક्सो બावीश प्रकृतिओ, सतरसयं= એક्सो सत्तर प्रकृतिओ, मिच्छे = भिथ्यात्व गुण्डािणे, मीससम्म = भिश्र मोहिनीय, सम्यक्त्व मोहिनीय, आहारिजण = आहारिक अने िष्ट नामर्किनो, अणुदया = अनुद्रय होवाथी.

ગાથાર્થ- પૂર્વબદ્ધ કર્મને વિપાકથી વેદવું તે ઉદય, અને ઉદયકાલને ન પામેલા કર્મોને પ્રયત્ન વિશેષથી વહેલાં ભોગવવાં તે ઉદીરણા, ઉદયમાં ઓઘે ૧૨૨ પ્રકૃતિઓ છે. તેમાંથી મિશ્ર, સમ્યક્ત્વમોહનીય, આહારકદ્ધિક, અને તીર્થંકરનામકર્મ એમ પાંચ કર્મનો મિથ્યાત્વે અનુદય હોવાથી ત્યાં ૧૧૭ છે. ॥ ૧૩ ॥

વિવેચન- પૂર્વે બાંધેલાં અને વિપાકકાળને પામેલાં કર્મદલિકોને વિપાકથી (રસોદયથી) ભોગવવાં તે ઉદય કહેવાય છે. જે કર્મ જે ભાવે કળ આપવા માટે પૂર્વે બાંધ્યું હોય, તે કર્મને તે ફળરૂપે તેનો ઉદયકાળ આવે છતે ભોગવવું તે ઉદય કહેવાય છે. અથવા સંક્રમાદિ દ્વારા પ્રાપ્ત કર્મને પણ રસોદયથી ભોગવવું તેને પણ ઉદય કહેવાય છે.

જે કર્મનો ઉદયકાળ હજાુ પાક્યો ન હોય તેને ઉદીરણાકરણ નામના વીર્યવિશેષ વડે ઉદયાવલિકામાં લાવીને વહેલું રસોદયથી ભોગવવું તેને ઉદીરણા કહેવાય છે. ઉદય અને ઉદીરણા એમ બન્નેમાં ઓઘે ૧૨૨ પ્રકૃતિઓ હોય છે. સમ્યક્ત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીય આ બે પ્રકૃતિઓ બંધમાં નથી અને ઉદયમાં છે કારણ કે મિથ્યાત્વ મોહનીય જ બંધાય છે. તેને જ હીન-હીનતર રસવાળી કરવાથી મિશ્રમોહનીય ને સમ્યક્ત્વમોહનીય કહેવાય છે. માટે બંધકાળે એક મિથ્યાત્વ જ છે અને ઉદયકાળે યથાસંભવ તે તે ગુણસ્થાનક ત્રણમાંની કોઇ એક હોઇ શકે છે. તેથી બંધમાં ૧૨૦ અને ઉદય-ઉદીરણામાં ૧૨૨ પ્રકૃતિઓ છે.

''ઓઘે.'' એટલે સામાન્યથી કોઇ પણ વિવક્ષિત એક ગુણસ્થાનકની અપેક્ષા વિચાર્યા વિના સર્વ ગુણસ્થાનકોને સાથે લઇને વિચારીએ તે ઓઘે કહેવાય છે. ઓઘથી ઉદય-ઉદીરણામાં ૧૨૨ પ્રકૃતિઓ છે.

પ્રથમ મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૧૭ કર્મપ્રકૃતિઓનો ઉદય છે. પૂર્વોક્ત ૧૨૨માંથી પાંચ પ્રકૃતિઓનો ઉદય પહેલે ગુણઠાણે હોતો નથી. કારણકે મિશ્રમોહનીયનો ઉદય મિશ્રગુણઠાણે જ હોય છે. સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો ઉદય સમ્યગ્દૃષ્ટિ ગુણઠાણાઓમાં જ હોય છે. આહારકિદ્વકનો ઉદય ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાનવાળા સાધુ ભગવંતોને હોઇ શકે છે. અને તીર્થંકર નામકર્મનો ઉદય કેવલજ્ઞાની ભગવન્તોને જ (૧૩મે ૧૪મે ગુણઠાણે જ) હોય છે. તેથી આ પાંચ પ્રકૃતિઓનો ઉદય પહેલા ગુણઠાણે નથી. આ પાંચમાં બે પ્રકૃતિ મોહનીયની છે અને શેષ ૩ નામકર્મની છે. માટે તેમાંથી તેટલી ઓછી ઓછી ઉદયમાં હોય છે એમ જાણવું. ॥ ૧૩ ॥

| ગુણસ્થાનક | જ્ઞા. | દર્શ. | વેદ. | મોહ.       | આયુ. | નામ. | ગોત્ર. | અંત. | કુલ |
|-----------|-------|-------|------|------------|------|------|--------|------|-----|
| ઓઘે       | પ     | ઝ     | ૨    | ૨૮         | 8    | Ę9   | ર      | 7    | ૧૨૨ |
| પહેલે     | પ     | હ     | 'n   | <b>2</b> § | 8    | १३   | Ų      | Ų    | 99  |

હવે બીજા ગુણઠાણે કેટલી પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય તે જણાવે છે-

सुहूमितगायविमच्छं, मिच्छंतं सासणे इगारसयं । निरयाणुपुव्विणुदया, अणथावरइगविगलअंतो ॥ १४ ॥

(सुक्ष्मत्रिकातप-मिथ्यं, मिथ्यान्तं सास्वादन एकादशशतम् । निरयानुपूर्व्यनुदयादनस्थावरैकविकलान्तः)

शબ्दार्थ- सुहूमितग = सूक्ष्मित्रिक, आयव = आतपनामक्रमं, मिच्छं = भिथ्यात्वमोहनीय, मिच्छंतं= भिथ्यात्वे अंत थाय छे. तेथी, सासणे = सास्वादन इगारसयं = એક्सो अगियार होय छे, निरयाणुपुळ्ळिणुदया= नरक्षानुपूर्वीनो अनुदय होवाथी अण = अनंता-नुअंधी थावर = स्थावरनामक्रमं, इग = એक्टेन्द्रियक्षिति अने विगलअंतो = विक्रसेन्द्रियत्रिक्षनो अंत थाय छे.

ગાથાર્થ- સૂક્ષ્મત્રિક, આતપ, અને મિથ્યાત્વમોહનીયનો મિથ્યાત્વે અંત થવાથી સાસ્વાદને ૧૧૧ નો ઉદય હોય છે કારણ કે ત્યાં નરકાનુપૂર્વીનો અનુદય હોય છે. તથા અનંતાનુબંધી ૪, સ્થાવર, એકેન્દ્રિયજાતિ, અને વિકલેન્દ્રિયત્રિક એમ ૯ નો સાસ્વાદને અંત થાય છે. ॥ ૧૪ ॥

વિવેચન- સૂક્ષ્મત્રિક, આતપ અને મિથ્યાત્વમોહ આ પાંચ પ્રકૃતિઓનો ઉદય સાસ્વાદન ગુણઠાણે સંભવતો નથી. કારણ કે (૧) સૂક્ષ્મનામકર્મનો ઉદય સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયજીવોને હોય છે. (૨) અપર્યાપ્તનામકર્મનો ઉદય લબ્ધિ અપર્યાપ્તને (સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓ અપૂર્ણ રાખીને જ મૃત્યુ પામનારા જીવોને) જ હોય છે. અને (૩) સાધારણ નામકર્મનો ઉદય સાધારણ વનસ્પતિકાય જીવોને જ હોય છે. આ ત્રણે પ્રકારના જીવોમાં સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક સંભવતું નથી. કારણ કે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ ન હોવાથી સાસ્વાદન ન સંભવે અને પારભવિક સાસ્વાદન લઇને આવનારા જીવો પણ નિયમા બાદર લબ્ધિ પર્યાપ્તમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે જયાં આ ત્રણ પ્રકૃતિઓનો ઉદય નથી.

આતપ નામકર્મનો ઉદય સૂર્યના વિમાનમાં રહેલા બાદર પર્યાપ્ત પૃથ્વીકાય રત્નોને જ હોય છે. ત્યાં પણ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ નથી, માટે સાસ્વાદન નથી. તથા પરભવથી સાંસ્વાદન લઇને આવનારા જીવો આ બાદર પર્યાપ્ત રત્નોમાં ઉત્પન્ન થઇ શકે છે, પરંતુ ત્યાં સાસ્વાદન માત્ર છ આવલિકામાં પણ કંઇક ન્યૂનકાળ સુધી જ ટકે છે અને આતપ નામકર્મનો ઉદય તો અંતર્મુહૂર્ત બાદ શરીર-ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછી જ થાય છે માટે સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે આતપનો ઉદય નથી.

તથા મિથ્યાત્વમોહનો ઉદય મિથ્યાત્વે જ સંભવે છે. આમ કુલ પાંચ પ્રકૃતિઓનો ઉદય સાસ્વાદને હોતો નથી. તેથી તે પાંચનો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે. જે પ્રકૃતિઓનો ફરીથી આગળના ગુણસ્થાનકોમાં પણ ઉદય થવાનો નથી. તેનો ઉદયવિચ્છેદ કહેવાય છે. તથા નરકાનુપૂર્વીનો ''અનુદય'' હોય છે. સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક હોતે છતે જીવ નરકમાં જતો નથી અને નરકાનુપૂર્વીનો ઉદય નરકમાં જતાં જ હોય છે. માટે તેનો અહીં સાસ્વાદને અનુદય કહેવાય છે. આગળ અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણઠાણે પુનઃ નરકાનુપૂર્વીનો ઉદય આવવાનો છે માટે ઉદયવિચ્છેદ ન કહેતાં અનુદય શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે. એમ પછીના ગુણઠાણાઓમાં પણ ઉદયવિચ્છેદ અને અનુદય શબ્દની વચ્ચે તફાવત સમજી લેવો.

૧૧૭માંથી પાંચનો ઉદયવિચ્છેદ અને એકનો અનુદય થવાથી કુલ છ બાદ કરતાં ૧૧૧ નો ઉદય સાસ્વાદનગુણઠાણે હોય છે. આ છ પ્રકૃતિઓમાં ૧ મોહનીયની છે. અને પાંચ નામકર્મની છે. તે બાદ કરવી. તેથી કર્મવાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય આ પ્રમાણે છે.

જ્ઞાના. ૫, દર્શ. ૯, વેદ. ૨, મોહ. ૨૫, આયુ. ૪, નામ. ૫૯, ગોત્ર. ૨, અને અંત. ૫, એમ કુલ ૧૧૧નો ઉદય બીજે ગુણઠાણે જાણવો. હવે બીજા ગુણઠાણાના છેડે ૯નો ઉદયવિચ્છેદ, ૩ નો અનુદય એમ ૧૨, ઉદયમાંથી ઓછી થાય છે અને એકનો ઉદય વધે છે એમ ૧૧૧૯-૧૨ = ૯૯ + ૧ = ૧૦૦ સો પ્રકૃતિઓનો ઉદય મિશ્રગુણઠાણે હોય છે. જે નવ પ્રકૃતિઓનો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે તે આ પ્રમાણે-અનંતાનુબંધી ૪, સ્થાવરનામકર્મ, એકેન્દ્રિયાદિ ૪ જાતિ. એમ ૯ નો ઉદયવિચ્છેદ જાણવો.

અનંતાનુબંધી કષાયનો ઉદય સમ્યક્ત્વનો ઘાતક છે. તેથી સમ્યક્ત્વગુણઠાણે કે મિશ્રગુણઠાણે અનંતાનુબંધીનો ઉદય સંભવતો નથી. અને સમ્યક્ત્વ પામેલા જીવને અનંતાનુબંધીનો ઉદય થાય તો તે જીવ નિયમા સાસ્વાદન-મિથ્યાત્વભાવને જ પામે છે માટે મિશ્રે અનંતાનુબંધીનો ઉદય સંભવતો નથી.

સ્થાવર નામકર્મનો ઉદય એકેન્દ્રિય જીવોમાં જ હોય છે અને એકેન્દ્રિય-વિકલેન્દ્રિય જાતિનો ઉદય અનુક્રમે એકેન્દ્રિય-વિકલેન્દ્રિય જીવોને જ હોય છે. ત્યાં મિશ્ર કે સમ્યક્ત્વ ગુણસ્થાનક સંભવતું નથી. કારણ કે મિશ્ર કે સમ્યક્ત્વ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવ જ પામે છે. માટે આ નવ પ્રકૃતિઓનો બીજા ગુલ્રદાલાના છેડે ઉદયવિચ્છેદ થાય છે તથા- ॥ ૧૪ ॥

> मीसे सयमणुपुट्वी-णुदया मीसोदएण मीसंतो । चउसयमजए सम्मा-णुपुट्विखेवा वियकसाया ॥ १५ ॥ (मिश्रे शतमानुपूर्व्यनुदयान्मिश्रोदयेन मिश्रान्तः।

चतुः शतमयते सम्यगानुपूर्वीक्षेपाद् द्वितीयकषायाः)

शબ्દાર્થ- मीसे = મિશ્રગુણઠાણે, सयं = સો પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે, अणुपुळ्वीणुदया = આનુપૂર્વીનો અનુદય થવાથી, मीसोदएण = મિશ્રમોહનીયનો ઉદય થવાથી, मीसंतो = મિશ્રમોહનીયનો અન્ત થાય છે, चउसयं = એક્સો ચારનો ઉદય હોય છે, अजए = અવિસ્ત સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણઠાણે, सम्माणुपुळ्ळिळेवा = सम्यक्त्वमोહનीय અને ચાર આનુપૂર્વી ઉમેરવાથી, बियकसाया = બીજો કષાય. ગાથાર્થ - ત્રણ આનુપૂર્વીનો અનુદય થવાથી અને મિશ્રમોહનીયનો ઉદય થવાથી મિશ્ર ગુણઠાણે ૧૦૦ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. તથા મિશ્ર ગુણઠાણાના છેડે મિશ્રમોહનીયના ઉદયનો અંત થાય છે અને સમ્યક્ત્વ મોહનીય તથા ચાર આનુપૂર્વીનો ઉદય ઉમેરાય છે જેથી અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણઠાણે ૧૦૪ નો ઉદય થાય છે ત્યાં બીજો કષાય તથા - ॥ ૧૫ ॥

વિવેચન- સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે નરકાનુપૂર્વીનો અનુદય પૂર્વે કહેલો હોવાથી આ ગાથામાં કહેલા "अणुप्रव्वी" શબ્દથી તિર્યંચાનુપૂર્વી, મનુષ્યાનુપૂર્વી અને દેવાનુપૂર્વી સમજવી. એમ ત્રણ આનુપૂર્વીનો ઉદય મિશ્રગુણઠાણે હોતો નથી. આગળ ચોથા ગુણઠાણે ઉદય આવવાનો છે એટલે આ ત્રણનો ઉદયવિચ્છેદ ન કહેતાં અનુદય કહેલ છે.

મિશ્રગુણઠાણે વર્તનારો જીવ ચાર કાર્યો કરતો નથી, તેમાં મૃત્યુ પામતો નથી એ વાત પણ આવી ચૂકી છે. અને મૃત્યુ વિના પરભવગમન અને આનુપૂર્વીનો ઉદય સંભવતો નથી. न सम्मिम्च्छों कुणई कालं આવું શાસ્ત્રવચન છે. અને આ મિશ્રદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક છે એટલે મિશ્રમોહનીયનો ઉદય નિયમા હોય છે માટે સાસ્વાદને જે ૧૧૧ ઉદયમાં છે તેમાંથી ૯ નો ઉદય વિચ્છેદ, ૩ નો અનુદય એમ ૧૨ દૂર કરાય છે અને ૧ મિશ્ર મોહનીય ઉમેરાય છે જેથી ૧૧૧૯ ૧૨=૯૯+૧=૧૦૦નો ઉદય ત્રીજે હોય છે.

ત્રીજે ગુણસ્થાનકે જે ૧૦૦-પ્રકૃતિઓનો ઉદય છે, તેમાંથી ૧ મિશ્રમોહનીયનો ઉદયવિચ્છેદ અને સમ્યક્ત્વ મોહનીય તથા ચાર આનુપૂર્વીનો ઉદય ઉમેરવાથી ચોથે ગુણઠાણે ૧૦૦૯-૧ =૯૯+૫=૧૦૪ નો ઉદય હોય છે. મિશ્રમોહનીયનો ઉદય મિશ્રગુણઠાણે જ હોય, અને સમ્યક્ત્વમોહનીયનો ઉદય જથી ૭ ગુણઠાણે જ હોય. તેથી મિશ્રનો ઉદય અહીં ચોથે ગુણઠાણે દૂર કરાય છે અને સમ્યક્ત્વમોહનીયનો ઉદય ઉમેરાય છે. તથા ચોથે ગુણઠાણે મૃત્યુનો યોગ છે. જીવ મરીને નરક આદિ ચારે ગતિમાં જઇ શકે છે, તેથી ચાર આનુપૂર્વીનો ઉદય હોઇ શકે છે. માટે ચોથે ૧૦૪ નો ઉદય છે.

કર્મવાર વિચારીએ તો ત્રીજે ગુણઠાણે મોહનીયકર્મમાં જ અનંતાનુબંધી ઓછી થાય છે અને ૧ મિશ્રમોહનીય ઉમેરાય છે. બાકીની સ્થાવર-એકેન્દ્રિય-વિકલેન્દ્રિયત્રિક અને ત્રણ આનુપૂર્વી એમ ૮ નામકર્મમાંથી જ ઓછી થાય છે. ચોથે ગુણઠાણે મોહનીયમાં ૧ ઓછી થાય છે અને ૧ (સમ્યક્ત્વમોહનીય) ઉમેરાય છે. જેથી સંખ્યા સરખી જ રહે છે. અને નામકર્મમાં ૪ આનુપૂર્વી ઉમેરાય છે.

| ગુણસ્થાનક | જ્ઞાના. | દર્શ. | વેદ. | મોહ. | આ. | નામ. | ગોત્ર | અં. | કુલ |
|-----------|---------|-------|------|------|----|------|-------|-----|-----|
| ત્રીજે    | પ       | ૯     | ૨    | ૨૨   | 8  | ૫૧   | સ     | પ   | 900 |
| ચોથે      | પ       | ૯     | ર    | ૨૨   | ४  | ૫૫   | ૨     | પ   | १०४ |

ચોથા ગુણસ્થાનકના અંતે બીજા અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાયનો ઉદય વિચ્છેદ થાય છે. કારણ કે આ બીજો કષાય દેશવિરતિનો ઘાતક છે. તેથી આ કષાયનો ઉદય હોય ત્યાં દેશવિરતિ ન આવે, અને દેશવિરતિ આવે ત્યારે આ કષાયનો ઉદય ન હોય. માટે ચારકષાય ઓછા કરવા. તથા ॥ ૧૫॥

### मणुतिरिणुपुळ्चि विउवट्ठ, दुहग अणाइज्जदुग सतरछेओ । सगसीइ देसि तिरिगइ, आउ निउज्जोय तिकसाया ॥ १६ ॥

(मनुज-तिर्यगानुपूर्वी-वैक्रियाष्ट्रकं, दुर्भगं, अनादेयद्विकं सप्तदशच्छेदः । सप्ताशीतिर्देशे तिर्यग्गत्यायुर्नीचोद्योततृतीयकषायाः)

श७दार्थ= मणुतिरिणुपुळ्व = भनुष्य-तिर्थंयनी आनुपूर्वी, विउवह = वैक्षिय अष्टक, दुहग = दौर्लाञ्य,अणाइज्जदुग = अनादेयद्विक, सतरछेओ = अभ १७ प्रकृतिओनो छेद थाय छे, सगसीइ = सत्याशी प्रकृतिओ, देसि = देशिवरित गुण्डाठाणे तिरिगई आउ = तिर्यंचगित अने तिर्यंच आयुष्य, निउज्जोय = नीचगोत्र अने उद्योतनाभक्षमं, तिकसाया = त्रीको क्षाय.

ગાથાર્થ- મનુષ્યાનુપૂર્વી, તિર્યંચાનુપૂર્વી, વૈક્રિય અષ્ટક, દૌર્ભાગ્ય, અને અનાદેયિક એમ કુલ ૧૭ પ્રકૃતિઓના ઉદયનો વિચ્છેદ ચોથાના અંતે થાય છે જેથી દેશવિરતિગુણઠાણે ૮૭ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. ત્યાં દેશવિરતિ ગુણઠાણે તિર્યંચગતિ-તિર્યંચાયુષ્ય-નીચગોત્ર-ઉદ્યોતનામકર્મ તથા ત્રીજા કષાયના ઉદયનો વિચ્છેદ થવાથી- ॥૧૬॥

વિવેશન- મનુષ્યાનુપૂર્વી અને તિર્યંચાનુપૂર્વીનો ઉદય મનુષ્ય - તિર્યંચના ભવમાં જતાં વિગ્રહગતિમાં આવે છે અને વિગ્રહગતિમાં જીવ નિયમા અવિરત જ હોય છે. કારણ કે દેશવિરતિનાં અણુવ્રતોનું પચ્ચક્ષ્મણ અને સર્વવિરતિનાં મહાવ્રતોનું પચ્ચક્ષ્મણ માત્ર ''યાવજજીવ'' સુધીનું જ હોય છે. તેથી દેશવિરતિ-સર્વવિરતિવાળાં ગુણસ્થાનક ભવસ્થ જીવને આઠવર્ષની ઉમર પછી જીવે ત્યાં સુધી જ હોય છે પરંતુ વિગ્રહગતિમાં હોતાં નથી. અને ભવમાં વર્તનારાને આનુપૂર્વીનો ઉદય હોતો નથી.

તથા વૈક્રિય અષ્ટક (દેવત્રિક-નરકત્રિક-અને વૈક્રિયદ્ધિક) નો ઉદય પણ દેશવિરતિ ગુણઠાણે હોતો નથી. કારણ કે દેવ-નારકીનો ભવ વિરતિ વિનાનો જ હોય છે. અને ત્યાં જ આ આઠ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. તેથી પાંચમે ગુણઠાણે આ આઠનો ઉદય હોતો નથી.

પ્રશ્ન- દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે વર્તતા શ્રાવક-શ્રાવિકા જો વૈક્રિયલબ્ધિવાળા હોય તો અંબડશ્રાવકની જેમ વૈક્રિય શરીર બનાવી શકે છે. તે વખતે પાંચમે ગુણઠાણે વૈક્રિયશરીર અને વૈક્રિય અંગોપાંગ નામકર્મનો ઉદય સંભવી શકે છે, તો તે બેનો વિચ્છેદ કેમ કહો છો ?

ઉત્તર- મનુષ્ય-તિર્યંચોમાં લબ્ધિપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીર હોય છે, પરંતુ ઘશું કરીને તે લબ્ધિ ચાર ગુણસ્થાનક સુધીના જીવોમાં જ હોય છે. અને અંબડશ્રાવક-વિષ્ણુકુમાર-સ્થૂલિભદ્રજી આદિને પાંચમા-છટ્ટા ગુણઠાણે પણ વૈક્રિયલબ્ધિ હોવાનો શાસ્ત્રપાઠ છે તથાપિ તે ક્યારેક જ અને કોઇકને જ હોય છે તેથી પૂર્વાચાર્યોએ તેની વિવક્ષા કરી નથી માટે અમે પણ અહીં લબ્ધિપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીરની વિવક્ષા કરી નથી.

કર્મસ્તવ ૧૦૧

અહીં દેવ-નારકીના ભવપ્રત્યયિક વૈક્રિયની જ વિવક્ષા કરી છે અને તે ચોથા ગુણઠાણા સુધી જ છે પાંચમે નથી.

દુર્ભગ, અનાદેય, અને અપયશ, આ ત્રણ અશુભપ્રકૃતિઓ છે, પાંચમું ગુણસ્થાનક વિરતિયુક્ત હોવાથી એટલું બધું વિશુદ્ધ છે કે તે ગુણના પ્રભાવથી ઉપરોક્ત અશુભનો ઉદય અહીં ટક્તો નથી.

એમ કુલ ૧૭ નો ઉદયવિચ્છેદ ચોથાના અંતે થાય છે માટે પાંચમે ૮૭નો ઉદય હોય છે.

તથા પાંચમા ગુણઠાણાના અંતે તિર્યંચગિત, તિર્યંચ આયુષ્ય, નીચગોત્ર, ઉદ્યોતનામકર્મ, અને ત્રીજો કમાય એમ કુલ ૮ નો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે. કારણકે તિર્યંચગિત આદિ પ્રથમની ચારપ્રકૃતિઓ તિર્યંચભવને યોગ્ય છે માટે તિર્યંચગિતમાં જ ઉદયમાં આવે છે અને તિર્યંચગિતમાં ફક્ત પાંચ જ ગુણસ્થાનક છે. મહાવ્રતવાળું છઠ્ઠું ગુણસ્થાનક ત્યાં નથી, તેથી છઠ્ઠે ગુણઠાણે તિર્યંચગિત આદિ ચારેયનો ઉદય સંભવતો નથી. તથા ત્રીજો કષાય સર્વવિરિતનો ઘાતક છે. માટે સર્વેવિરિત આવે ત્યારે ત્રીજા કષાયનો ઉદય સંભવતો નથી. એમ ૮૭માંથી આઠનો ઉદયવિચ્છેદ થવાથી છઠ્ઠે ગુણઠાણે ૭૯ નો ઉદય થવો જોઇએ પરંતુ આહારકિયકનો ઉદય અહીં ચૌદપૂર્વધારી સાધુને સંભવે છે માટે બેનો ઉદય ઉમેરતાં છઠ્ઠે કુલ ૮૧નો ઉદય થાય છે, તે જ વાત હવે પછીની ગાથામાં પ્રથક્તરશ્રી પોતે જ જણાવે છે. ॥ ૧૬॥

### अट्टच्छेओ इगसी, पमित्त आहारजुगलपक्खेवा । थीणतिगाहारगदुगछेओ, छस्सयरि अपमत्ते ॥ १७ ॥

(अष्टच्छेद एकाशीतिः प्रमत्ते आहारकयुगलप्रक्षेपात् । स्त्यानर्द्धित्रिकाहारकद्विकच्छेदः षट्-सप्ततिरप्रमत्ते)

शબ्દાર્થ = अट्टच्छेओ = આઠનો ઉદયવિચ્છેદ, इगसी = એક્યાશીનો ઉદય, पमित्त = પ્રમત્તગુલઠાલો, आहारजुगलपक्खेवा = આહારક યુગલનો પ્રક્ષેપ કરવાથી, थीणितगाहारगदुगछेओ = થીલિદ્ધિત્રિક, અને આહારક દ્વિકનો વિચ્છેદ થવાથી, छस्सयिर = છોંતેર પ્રકૃતિઓનો ઉદય, अपमत्ते = અપ્રમત્ત ગુલઠાલો હોય છે.

ગાથાર્થ- ઉપરોક્ત આઠનો ઉદયવિચ્છેદ થવાથી અને આહારક યુગલનો પ્રક્ષેપ થવાથી પ્રમત્તગુણઠાણે એક્યાશીનો ઉદય હોય છે. અને થીણદ્ધિત્રિક તથા આહારકદ્વિકનો ઉદયવિચ્છેદ થવાથી અપ્રમત્તગુણઠાણે છોંતેર પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. ॥ ૧૭ ॥

વિવેચન- તિર્પંચગિત આદિ ચાર પ્રકૃતિઓ તિર્પંચના ભવને યોગ્ય છે માટે, અને ત્રીજો કષાય સર્વવિરતિનો ઘાતક છે માટે છકે ગુણઠાણે આ આઠ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોતી નથી તેથી તે આઠનો પાંચમાના અન્તે ઉદય વિચ્છેદ થાય છે. પરંતુ છકા ગુણઠાણે ચૌદ પૂર્વોને ભણેલ મુનિ મહાત્મા પોતાના પ્રશ્નો પુછવા અથવા તીર્થંકર પ્રભુનાં દર્શન કરવા અન્યક્ષેત્રમાં જવા માટે આહારક શરીર બનાવે છે તેથી આહારક શરીર અને આહારક અંગોપાંગ એમ યુગલ (બે પ્રકૃતિઓ) નો પ્રક્ષેપ કરવાથી છકે ગુણઠાણે કુલ ૮૭૯-૮=૭૯ + ૨ = ૮૧ નો ઉદય હોય છે.

પ્રશ્ન- તિર્યંચગતિ આદિ પ્રથમની ચાર પ્રકૃતિઓ તિર્યંચભવ યોગ્ય કહી તે બરાબર નથી. નીચગોત્રનો ઉદય મનુષ્યગતિમાં પણ ચંડાલાદિમાં સંભવી શકે છે. ઉદ્યોતનો ઉદય વૈક્રિય-આહારકની રચના કરનારા મુનિને હોય છે તથા દેવોને પણ હોય છે. તે પ્રથમકર્મગ્રંથાદિમાં કહ્યું છે. (છદ્ઢા કર્મગ્રંથના ભાંગામાં પણ આવે છે).

ઉત્તર- નારકી અને તિર્યંચોને નીચગોત્રનો જ ઉદય હોય છે. તેથી નીચગોત્રને તિર્યંચયોગ્ય છે એમ ઉપર કહ્યું છે. પરંતુ નીચગોત્રનો ઉદય નરક-તિર્યંચોને જ હોય છે એવો નિયમ નથી. તેથી મનુષ્યોમાં પણ ચંડાલાદિમાં નીચગોત્રનો ઉદય હોઇ શકે છે. તથાપિ તેઓ જયારે દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ ધર્મ સ્વીકારે, ત્યારે વિરતિના પ્રતાપે નીચગોત્રનો ઉદય અટકી જાય છે અને ઉચ્ચગોત્રનો જ ઉદય શરૂ થાય છે માટે મનુષ્યોમાં પાંચમે-છક્ટે ગુણઠાશે નીચગોત્રનો ઉદય સંભવતો નથી.

કર્મસ્તવ ૧૦૩

પ્રશ્ન- જો વિરતિના પ્રભાવે નીચનો ઉદય અટકી ઉચ્ચનો ઉદય શરૂ થતો હોય તો તિર્યંચગતિમાં પણ દેશવિરતિ સ્વીકારે ત્યારે મનુષ્યોની જેમ જ નીચગોત્રનો ઉદય અટકી ઉચ્ચનો ઉદય શરૂ થવો જોઇએ અને તે કારણથી છકા ગુણઠાણાની જેમ જ પાંચમા ગુણઠાણે પણ નીચનો ઉદય ન કહેવો જોઇએ?

उत्तर- तिर्यं यगितमां लवस्वलावे ४ नीयगोत्रनो उदय ध्रुवोद्दयी छे. तेथी देशिवरित ग्रह्ण डरवा छतां नीयनो उदय अटडतो नथी परंतु नीयगोत्रनो ४ उदय यालु रहे छे. स्वोपन्न टीडामां ग्रंथडारश्रीओ ४ डह्युं छे. डे नीचैगोंत्रं तु तिर्यग्गतिस्वाभाव्याद् ध्रुवोदियकं न परावर्तते, ततश्च देशिवरतस्यापि तिरश्चो नीचैगोंत्रोदयोऽस्त्येव, मनुजेषु पुनः सर्वस्य देशिवरतादेर्गुणिनो गुणप्रत्ययादुच्चैगोंत्रमेवोदेतीत्युत्तरत्र नीचैगोंत्रोदयाभावः ।

તથા ઉદ્યોતનો ઉદય જો કે વૈક્રિય-આહારક શરીરની રચના કરનારા મુનિને તથા દેવોને પણ હોય છે પરંતુ તે અતિઅલ્પ છે. તથા જન્મજાત મૂલ ઔદારિક શરીરમાં નથી અને તિર્યંચગતિમાં મૂલ ઔદારિક શરીરમાં છે. તેથી અલ્પતા આદિ કારણોને લીધે તે ઉદ્યોતના ઉદયની અહીં પૂર્વાચાર્યોએ વિવક્ષા કરી નથી. અને દેવોને તો ફક્ત ચાર જ ગુણસ્થાનક છે. પાંચમું છે જ નહીં

ં આ પ્રમાણે આઠ પ્રકૃતિઓનો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે. અને આહારકિદક ઉમેરાય છે જેથી છક્કે ગુણઠાણે ૮૧ નો ઉદય જાણવો.

છકું ગુણસ્થાનક પ્રમાદ અવસ્થાવાળું છે અને સાતમું ગુણસ્થાનક અપ્રમાદ અવસ્થાવાળું છે. તેથી થીણદ્ધિત્રિક અને આહારકિદક એમ કુલ પાંચ પ્રકૃતિઓનો ઉદય છકે ગુણઠાણે હોય છે પરંતુ સાતમા ગુજીઠાણે હોતો નથી. કારણ કે થીણદ્ધિત્રિકનો (નિદ્રાનિદ્રાપ્રચલાપ્રચલા અને થીણિદ્ધ એમ ત્રણનો) ઉદય અતિશય પ્રમાદવાળી અવસ્થા છે. તથા આહારકશરીરની રચના કરનાર મુનિ મહાવિદેહક્ષેત્રમાં જવાની ઉત્સુકતા વાળા હોવાથી પ્રમાદવાળી અવસ્થા

છે. માટે સાતમે અપ્રમત્ત ગુણઠાણે આ પાંચ પ્રકૃતિઓનો ઉદય સંભવતો નથી.

શાસ્ત્રોમાં કોઇ કોઇ સ્થાને એમ પણ આવે છે કે સાતમું ગુલસ્થાનક અપ્રમત્ત હોવાથી નવા વૈક્રિયશરીરની કે આહારકશરીરની રચનાનો પ્રારંભ કરતા નથી. પરંતુ છકે ગુલકાલે વર્તતા મુનિએ વૈક્રિય-આહારકની રચના કરી હોય તો તે શરીર સંબંધી સર્વપર્યાપ્તિઓ પૂર્લ કર્યા પછી આહારકશરીર અને આહારક અંગોપાંગનો (તથા વૈક્રિયદ્વિકનો) ઉદય સાતમે ગુલસ્થાને સંભવી શકે છે પરંતુ તેવું બહુ જ ક્વચિત્ જ બને છે માટે અલ્પ હોવાથી પૂર્વાચાર્યોએ અવિવક્ષા કરી છે. એમ સ્વયં ખુલાશો સમજી લેવો. આઠે કર્મની પ્રકૃતિઓ આ પ્રમાણે હોય છે. II ૧૭ II

| ગુણસ્થાનક | જ્ઞાના. | દર્શ. | વેદ | મોહ. | આયુ. | નામ. | ગોત્ર. | અંત. | કુલ |
|-----------|---------|-------|-----|------|------|------|--------|------|-----|
| પાંચમે    | ૫       | ૯     | ૨   | १८   | ૨    | ४४   | ૨      | પ    | ८७  |
| છકે       | પ       | ૯     | ૨   | ૧૪   | ٩    | ४४   | ૧      | પ    | ८१  |
| સાતમે     | પ       | æ,    | ર   | ૧૪   | ૧    | ૪૨   | ૧      | પ    | ૭૬  |

હવે આઠમા-નવમા ગુણસ્થાનકે કેટલી પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય? તે કહે છે.

सम्मत्तंतिमसंघयणितयगच्छेओ बिसत्तरि अपुळ्वे । हासाइछक्कअंतो, छसट्टि अनियट्टिवेयितगं ॥ १८ ॥

(सम्यक्त्वान्तिमसंहननत्रिककच्छेदो द्वासप्ततिरपूर्वे । हास्यादिषट्कान्तः षट्षष्टिरनिवृत्तौ वेदत्रिकम्)

शબ्दार्थ=सम्मत्तं = सभ्यक्त्वभोद्धनीय, अंतिमसंघयणितयगच्छेओ = अन्तिभ संघयश त्रशनो छेद थाय छे. तेथी बिसत्तिरि = भोंतेरि प्रकृतिओ अपुच्चे = अपूर्वकरेश गुश्राठाशे, हासाइ छक्कअंतो = हास्यादिषद्क्नो अंत थाय छे छसिंदि = छासठ, अनियदि = अनिवृत्ति गुश्राठाशे, वेयतिगं = वेदित्रिक्त. ગાથાર્થ- સમ્યક્ત્વમોહનીય અને અંતિમ ત્રણ સંઘયણ, એમ ચારનો ઉદયવિચ્છેદ થવાથી અપૂર્વકરણ ગુણઠાણે બોંતેરનો ઉદય હોય છે. અને હાસ્યાદિ ષટ્કનો અંત થવાથી નવમે ગુણઠાણે છાસઠનો ઉદય હોય છે. ત્યાં વેદત્રિક તથા- ॥ ૧૮ ॥

'વિવેચન- સમ્યક્ત્વ મોહનીય અને અર્ધનારાચ-કીલિકા-છેવટ્ઢં એમ 3 સંઘયણ, કુલ ચાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય અપ્રમત્ત ગુણઠાણાના અંતે વિચ્છેદ પામે છે તેથી અપૂર્વકરણ ગુણઠાણે ૭૨ નો ઉદય હોય છે. કારણ કે અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનકથી શ્રેણી શરૂ થાય છે. ત્યાં દર્શન સપ્તકનો કાં તો ઉપશમ કરીને જવાય છે કાંતો ક્ષય કરીને જવાય છે. તેથી જ સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો ઉદય સાત ગુણસ્થાનક સુધી જ હોય છે. અન્તિમ ત્રણ સંઘયણવાળા જીવોને તેવા પ્રકારની વિશુદ્ધિનો અભાવ હોવાથી જ તેઓ શ્રેણીમાં ચડવાને શક્તિમાન નથી માટે આઠમે ગુણઠાણે અન્તિમ ત્રણ સંઘયણનો ઉદય સંભવતો નથી. એમ મોહનીયમાંથી ૧ અને નામકર્મમાંથી ૩નો ઉદય ઓછો થાય છે.

આઠમા અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનકના અંતે હાસ્યાદિષટ્કનો પણ ઉદય વિચ્છેદ થાય છે જેથી નવમા અનિવૃત્તિકરણ ગુણઠાણે ૭૨૯-૬ = ૬૬ નો ઉદય હોય છે. આ ગુણસ્થાનકવર્તી જીવો અતિવિશુદ્ધ હોવાથી તેઓને હાસ્યાદિ ષટ્કનો ઉદય સંભવતો નથી. આઠમા ગુણસ્થાનકથી આગળ વધતા જીવોમાં વીતરાગ પરમાત્મા પ્રત્યેનો રાગ, અને કર્મ-શરીર આદિ પ્રત્યેનો દ્વેષ કે જે વ્યવહારથી પ્રશસ્ત રાગ-દ્વેષ કહેવાય છે, તે પણ ઉદયમાંથી દૂર થતો જાય છે. નવમા ગુણઠાણે આવા પ્રશસ્ત રાગ-દ્વેષાદિના ઉદયનો સર્વથા અભાવ જ હોય છે. કારણ કે અપ્રશસ્તને દૂર કરવા પ્રગસ્તનું આલંબન માત્ર જ ઉપકારી હતું. અન્તે તો તે પણ હેય જ છે. પગમાં વાગેલા કાંટાને કાઢવા સોય નાખવી ઉપકારી છે. પરંતુ અન્તે તો સોય પણ કાઢી જ નાખવાની હોય છે. આ રીતે નવમા ગુણઠાણે મોહનીયમાંથી ૬ ઓછી થાય છે.

નવમા ગુણઠાણેથી દસમા ગુણઠાણે જતાં વેદત્રિક તથા સંજ્વલન ક્રોધ-માન-માયાનો ઉદય નીકળી જાય છે તે વાત આંગળની ગાથા સાથે સંબંધવાળી છે. તેથી આગળની ગાથામાં સમજાવીશું, ॥ ૧૮ ॥

# संजलणितगं छछेओ, सिंहु सुहुमंमि तुरियलोभंतो । उवसंतगुणे गुणसिंह, रिसहनारायदुगअंतो ॥ १९ ॥

(संज्वलनत्रिकं षट्छेदः, षष्टिः सूक्ष्मे तुरीयलोभान्तः । उपशान्तगुण एकोनषष्टिः ऋषभनाराचद्विकान्तः)

શબ्દાર્થ = संजलणितगं = સંજવલનિત્રિક, छछेओ = છ નો છેદ થાય છે, सुहुमंमि = सूक्ष्मसंपराय ગુણસ્થાનકે, तुरियलोभंतो = योथा संજવલન લોભનો અંત થાય છે, उवसंतगुणे = ઉપશાન્ત •ગુણસ્થાનકે, गुणसिंह = ઓગણસાએઠ, रिसहनारायदुगअंतो = ઋષભનારાયિદિકનો અંત થાય છે.

ગાથાર્થ- (વેદત્રિક તથા)સંજ્વલનત્રિક એમ છ નો છેદ થવાથી સૂક્ષ્મસંપરાયગુણસ્થાનકે સાએઠનો ઉદય હોય છે. ત્યાં સંજ્વલનલોભનો અંત થવાથી ઓગણસાએઠનો ઉદય ઉપશાન્તમોહ ગુણઠાણે હોય છે. ત્યાં ૠષભનારાચદ્વિકનો અંત થવાથી (બારમે પ૭ નો ઉદય હોય છે.) ॥ ૧૯ ॥

વિવેચન- નવમા ગુણસ્થાનકમાં વર્તતા જીવોને પ્રથમ ત્રણવેદનો ઉદય અને પછી સંજ્વલન ક્રોધ-માન-માયા એમ ત્રણ કષાયનો ઉદય વિચ્છેદ પામે છે પરિણામની ધારા અતિશય અતિશય વિશુદ્ધ થતી જતી હોવાથી અને શ્રેણીના કારણે મોહનો પરાભવ જ થતો જતો હોવાથી મોહનીય કર્મની પ્રકૃતિઓ ઉદયમાંથી નીકળતી જાય છે.

તેમાં પણ સ્વોપજ્ઞટીકામાં આટલી વિશેષતા જણાવેલી છે કે જો શ્રેણીનો પ્રારંભક સ્ત્રીજીવ હોય તો તો પ્રથમ સ્ત્રીવેદનો ઉદય ટળે છે પછી અનુક્રમે પુરુષવેદનો, નપુંસકવેદનો, અને સંજ્વલનત્રિકનો ઉદય અટકે છે. શ્રેણીનો પ્રારંભક જો પુરૂષજીવ હોય તો પ્રથમ પુરુષવેદનો ઉદય અટકે છે. ત્યારબાદ અનુક્રમે સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદ અને સંજ્વલનત્રિકનો ઉદય અટકે છે. એ જ પ્રમાણે શ્રેણીનો પ્રારંભક જો

નપુંસકજીવ હોય તો પ્રથમ નપુંસકવેદનો ઉદય અટકે છે ત્યારબાદ સ્ત્રીવેદ-પુરૂષવેદ અને સંજ્વલનત્રિકનો ઉદય વિચ્છેદ થાય છે.

નવમા ગુણસ્થાનકથી દસમે ગુણસ્થાનકે જતાં ઉપર કહ્યા મુજબ <u>૩ વેદ અને (૩) સંજ્વલનત્રિકનો ઉદય વિચ્છેદ</u> થવાથી શેષ ૬૦ નો ઉદય હોય છે. દસમા ગુણસ્થાનકથી અગિયારમા ગુણઠાણે જતાં ૫૯ નો ઉદય હોય છે અગિયારમું ગુણસ્થાનક સર્વથા મોહના ઉપશમવાળું હોવાથી બાકી રહેલ લોભનો ઉદય પણ દસમાના છેડે ટાળીને અહીં આવે છે.

ત્યારબાદ અગિયારમા ગુણઠાણાના અંતે બીજા-ત્રીજા (ઋષભનારાય અને નારાય એમ બે) સંઘયણનો ઉદય અટકી જાય છે. જેથી બારમા ગુણઠાણે પ૭ નો ઉદય હોય છે. કારણ કે ઉપશમશ્રેણી પ્રથમના ત્રણ સંઘયણ વાળો જીવ પ્રારંભે છે અને ક્ષપકશ્રેણી માત્ર પ્રથમ સંઘયણ વાળો જ પ્રારંભે છે. અગિયારમા ગુણસ્થાનક સુધી જ ઉપશમશ્રેણી હોય છે. બારમા ગુણસ્થાનક માત્ર ક્ષપકશ્રેણી જ હોય છે તેથી પ્રથમ સંઘયણનો જ ઉદય હોય છે. માટે બીજા-ત્રીજા સંઘયણનો ઉદય અટકી જાય છે અગિયારમે પ૯, અને તેમાંથી બે સંઘયણ બાદ કરતાં બારમે પ૭ ઉદયમાં હોય છે એમ ઉપર જે કહ્યું. ત્યાં અગિયારમે પ૯ હોય, અને ક્ષપકશ્રેણિમાં ચડીને બારમે જનારને પ૭ હોય એમ સમજવું. પરંતુ અગિયારમેથી બારમે જાય છે એમ ન સમજવું. કારણ કે ઉપશમ શ્રેણિવાળો નિયમા પડે જ છે. ત્યાંથી બારમે જતો નથી. ॥ ૧૯ ॥

એકેક કર્મની પ્રકૃતિઓની સંખ્યા આ પ્રમાણે જાણવી.

| ગુણસ્થાનક | જ્ઞાના. | દર્શ. | વેદ. | મોહ. | આયુ | નામ     | ગોત્ર | અંત. | કુલ   |
|-----------|---------|-------|------|------|-----|---------|-------|------|-------|
| આઠમે      | પ       | ξ     | ૨    | ૧૩   | ૧   | 36      | q     | પ    | ૭૨    |
| નવમે      | પ       | · §   | ર    | 9    | ૧   | 36      | ૧     | ع    | 55    |
| દસમે      | 7       | ξ     | ૨    | 9    | ૧   | 3C,     | ૧     | પ    | ٤O    |
| અગિયારમે  | Į       | ĸ.    | ર    | O    | ૧   | ·<br>3公 | ٩.    | પ    | ૫૯    |
| બારમ      | પ       | દ્રજ  | ર    | С    | ૧   | 39      | ٩     | પ    | પઝ્પપ |

# सगवन्न खीण दुचरिम निद्दुगंतो अ चरिम पणपन्ना । नाणंतरायदंसणचउ, छेओ सजोगि बायाला ॥ २० ॥

(सप्तपञ्चाशत् क्षीणिद्वचरमे, निद्राद्विकान्तश्च चरमे पञ्चपञ्चाशत् । ज्ञानान्तरायदर्शनचतुरुछेदः सयोगिनि द्विचत्वारिंशत्)

शબ्दार्थ= सगवन्त = सत्तावन, खीणदुचरिम = क्षीश्रमोह गुशस्थानहना द्वियरमसमये,निद्दुगंतो = निद्राद्विहनो अंत थाय छे, अ= अने, चरिम = छेल्लासमयमां, पणपन्ना = पंयावननो उद्देश होय छे, नाणंतरायदंसणचड = श्रीनावरशीय पांय, अंतराय पांय, दर्शनावरशीय यार, अम यौदनो छेओ = छेद थाय छे, सजोगि सयोगि गुशहाशे, बायाला = भेतालीसनो उद्देश होय छे.

ગાથાર્થ- ક્ષીણમોહ ગુણસ્થાનકના દ્વિચરમ સમય સુધી ૫૭ નો ઉદય હોય છે. ત્યાં નિદ્રાદ્વિકનો અંત થવાથી ચરમ સમયે પંચાવનનો ઉદય હોય છે. ચરમ સમયે જ્ઞાનાવરણીયની પાંચ, અંતરાયની પાંચ, અને દર્શનાવરણીયની ચાર એમ ચૌદનો ઉદયવિચ્છેદ થવાથી (અને તીર્થંકર નામકર્મ ઉદયમાં આવવાથી) ૪૨ નો ઉદય સયોગિએ હોય છે. ॥ ૨૦ ॥

વિવેચન- અગિયારમા ગુણસ્થાનકે જે ૫૯ પ્રકૃતિઓનો ઉદય છે. તેમાંથી બીજા અને ત્રીજા સંઘયણના ઉદયનો અંત થવાથી બારમા ગુણઠાણાના પ્રથમસમયથી દ્વિચરમ સમય સુધી ૫૭નો ઉદય હોય છે. અને દ્વિચરમ સમયે (અન્તિમ સમયની પૂર્વનો સમય તે દ્વિચરમ સમય કહેવાય છે. અથવા તેને ઉપાન્ત્ય સમય પણ કહેવાય છે તે સમયે) નિદ્રા તથા પ્રચલાનો ઉદય વિચ્છેદ થવાથી ચરમસમયે પંચાવનનો ઉદય હોય છે.

બારમા ગુણસ્થાનકના <mark>ચરમસમયે જ્ઞાનાવરણીય પાંચ, <u>અંતરાય</u> પાંચ, અને દર્શનાવરણીય કર્મની ચાર એમ કુલ ૧૪નો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે</mark> પપ માંથી ૧૪ જાય તો ૪૧ નો ઉદય થવો જોઇએ પરંતુ તેરમા ગુણઠાણે તીર્થંકર ભગવન્તો કેવળજ્ઞાન પામે છે ત્યારે તીર્થંકરનામ કર્મનો ઉદય શરૂ થાય છે. જે આગળની ગાથામાં કહેવામાં આવશે, તે ઉમેરતાં કુલ ૪૨ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. આ ૪૨માં ઘાતીકર્મ ચારે નાશ પામેલ હોવાથી માત્ર ચાર અઘાતીનો જ ઉદય હોય છે. વેદનીય ૨, આયુષ્ય ૧, નામકર્મ ૩૮, અને ગોત્રકર્મ ૧ એમ ૪૨ નો ઉદય તેરમે ગુણઠાણે હોય છે. ॥ ૨૦ ॥

तित्थुदया उरलाथिर-खगइदुग-परित्ततिग-छ-संठाणा । अगुरुलहुवनचउ-निमिण-तेयकम्माइसंघयणं ॥ २१ ॥ (तीर्थोदयादौदारिकास्थिरखगतिद्वकप्रत्येकत्रिकषट्संस्थानानि । अगुरुलघुवर्णचतुष्क-निर्माणतेजः कर्मादि संहननम्)

ગાથાર્થ- તીર્થંકર નામકર્મનો ઉદય ઉમેરવાથી તેરમે ૪૨નો ઉદય થાય છે. તેરમાના ચરમ સમયે ઔદારિકદ્વિક, અસ્થિરદ્વિક, ખગતિદ્વિક, પ્રત્યેકત્રિક, છ સંસ્થાન, અગુરુલઘુચતુષ્ક, વર્શચતુષ્ક, નિર્માણ તૈજસ, કાર્મણ, તથા પ્રથમ સંઘયણ (વગેરે આગળની ગાથામાં જણાવે છે તે સાથે ૩૦ નો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે). ॥ ૨૧ ॥

વિવેચન- બારમા ગુણઠાણાના ચરમ સમયે જ્ઞાનાવરણીય પાંચ અંતરાય પાંચ અને દર્શનાવરણીય ૪ ઐમ કુલ ૧૪ નો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે પરંતુ તીર્થંકરનામકર્મનો ઉદય (તીર્થંકર ભગવન્તોના આત્માને) શરૂ થાય છે માટે ૧૪ ઓછી કરતાં અને એક ઉમેરતાં તેરમે ગુણઠાણે કુલ ૪૨ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. તેરમા ગુણઠાણાના અંતે ૨૯ નામકર્મની અને ૧ વેદનીયની એમ બન્ને મળીને ૩૦ પ્રકૃતિઓનો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે. જેથી ચૌદમે ગુણઠાણે ૧૨ નો ઉદય હોય છે. હવે તે ૨૯ નામકર્મની અને ૧ વેદનીયની કઇ કઇ તેરમાના અંતે ઉદયમાંથી જાય છે. તે ગ્રંથકારશ્રી ગણાવે છે- ઔદારિક દ્વિક, અસ્થિરદ્વિક, ખગતિદ્વિક, (ગાથામાંનો दुग શબ્દ આ ત્રણેમાં જોડવો), પ્રત્યેકત્રિક (પ્રત્યેક-સ્થિર-શુભ), છ સંસ્થાન, અગુરુલઘુ ચતુષ્ક, વર્ણચતુષ્ક, નિર્માણનામકર્મ, તૈજસ, કાર્મણ, પ્રથમસંઘયણ, એમ સત્તાવીસ તથા વળી. ॥ ૨૧ ॥

दूसर सूसर साया-साएगयरं च तीस वुच्छेओ । बारस अजोगि सुभगा-इज्ज जसन्नयरवेयणीयं ॥ २२ ॥

(दुःस्वरसुस्वर सातासातैकतरं च त्रिंशद्व्युच्छेदः । द्वादशायोगिनि सुभगादेययशोन्यतरवेदनीयम्)

शબ्દાર્થ = दूसरसुसर = દુઃસ્વર-સુસ્વર, सायासाएगयरं = સાતા અને અસાતા એ બેમાંથી એક, तीसवुच्छेओ = ત્રીશપ્રકૃતિઓનો ઉદયવિચ્છેદ થાય છે. बारस = બાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય, अजोगि = અયોગિગુણઠાણે सुभगाइण्ज = સૌભાગ્ય અને આદેય, जस = યશનામકર્મ, अन्नयरवेयणीअं = બેમાંથી ગમે તે એક વેદનીય કર્મ.

ગાથાર્થ- દુઃસ્વર, સુસ્વર, સાતા અને અસાતામાંથી એક, એમ ત્રીશ પ્રકૃતિઓનો (તેરમા ગુણઠાણના અંતે) ઉદયવિચ્છેદ થાય છે. જેથી અયોગિગુણઠાણે ૧૨ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. તે આ પ્રમાણે સૌભાગ્ય-આદેય-યશનામકર્મ, બેમાંથી બાકી રહેલ એકવેદનીય તથા. 11 ૨૨ 11

વિવેચન- ઉપરની ગાથામાં કહેલી ૨૭ તથા દુઃસ્વર, સુસ્વર એમ નામકર્મની ૨૯, સાતા-અસાતામાંથી એક વેદનીય એમ કુલ ૩૦ પ્રકૃતિઓનો ઉદયવિચ્છેદ તેરમા ગુણઠાણાના અંતે થાય છે. કારણકે આ 30 માં ૧ વેદનીય વિના શેષ ૨૯ પ્રકૃતિઓ નામકર્મની છે અને તે શરીરની સાથે સંબંધવાળી હોય છે. તેરમા ગુજ્ઞઠાજ્ઞાના અંતે યોગનિરોધ થવાના કારજ્ઞે શરીરનો વ્યાપાર અટકી જાય છે. તેથી તેની સાથે સંબંધ વાળી નામકર્મની ૨૯ પ્રકૃતિઓનો ઉદય પજ્ઞ તેરમે અટકી જાય છે.

તેમાં પણ એટલી વિશેષતા છે કે યોગનિરોધ કરતાં કરતાં જ્યારે મનયોગ અને વચમયોગનો નિરોધ થઇ જાય ત્યારે સ્વરનો ઉદય પહેલાં અટકી જાય છે. એટલે દુઃસ્વર-સુસ્વર પ્રથમ જાય છે ત્યારબાદ ઉચ્છ્વાસનો નિરોધ કરે ત્યારે ઉચ્છ્વાસનામકર્મનો ઉદય અટકી જાય છે અને જ્યારે કાયયોગનો સર્વથા નિરોધ કરે ત્યારે બાકીની નામકર્મની રદ્દનો ઉદય તેરમા ગુણઠાણાના અન્તિમ સમયે જાય છે. પ્રથમ બે સ્વરનો ઉદય, પછી શ્વાસોચ્છ્વાનો ઉદય અને પછી શેષ રદ્દ નો ઉદય અટકે છે.

ચૌદમે ગુણઠાણે માત્ર ૧૨ જ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે. તે આ પ્રમાણે-સૌભાગ્ય-આદેય-યશનામકર્મ અને બેમાંથી કોઇ પણ એક વેદનીય (સાતા અથવા અસાતા) તથા. ૨૨.

# तसितग पणिंदि मणुयाउ-गई जिणुच्चं ति चरमसमयंतो । उदउव्युदीरणा परमपमत्ताई सगगुणेसु ॥ २३ ॥

(त्रसत्रिक पञ्चेन्द्रियमनुजायुर्गतिजिनोच्चिमिति चरमसमयान्त:। उदय इवोदीरणा परमप्रमत्तादि सप्तगुणेषु)

शબ्दार्थ = तसितग = त्रस, બादर, पर्याप्त, पणिंदि = पंचेन्द्रियल्यति, मणुयाउगइ= मनुष्यायुष्य अने मनुष्यगति, जिणुच्चं = िलनाम अर्भ अने उच्चगोत्र ति = आ प्रभाशे १२ प्रकृतिओ चरमसमयंतो = छेल्ला समये अंत पामे छे. उदउव्युदीरणा = उदयनी लेभ १ उदीरशा होय छे. परम् = परंतु,अपमत्ताइसगगुणेसु = अप्रमत्तादि सात गुशस्थानक्षेमां.

દ્ધિતીય કર્મગ્રંથ

ગાથાર્થ- ત્રસ-બાદર-પર્યાપ્ત-પંચેન્દ્રિયજાતિ, મનુષ્યાયુષ્ય, મનુષ્યગતિ, જિનનામકર્મ, અને ઉચ્ચગોત્ર એમ ૧૨ પ્રકૃતિઓનો ઉદય ચૌદમા ગુણસ્થાનકના ચરમસમયે વિચ્છેદ પામે છે. ઉદયની જેમ જ ઉદીરણા છે, પરંતુ અપ્રમત્તાદિ સાત ગુણસ્થાનકોમાં (હવે કહેવાતી વિશેષતા છે. ॥ ૨૩॥

વિવેચન- બાવીસમી ગાથામાં કહેલ સૌભાગ્ય-આદેય-યશ અને એક વેદનીય એમ ચાર, તથા ત્રસ-બાદર-પર્યાપ્ત-પંચેન્દ્રિયજાતિ. મનુષ્યાયુષ્ય, મનુષ્યગતિ, તીર્થંકર નામકર્મ અને ઉચ્ચગોત્ર એમ કુલ બાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય ચૌદમા ગુણસ્થાનકના ચરમસમયે વિચ્છેદ પામે છે આ પ્રમાણે ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં ઉદયાધિકાર સમાપ્ત થાય છે.

પ્રશ્ન- તેરમા ગુણઠાણે ૪૨માં સાતા-અસાતા બન્નેનો ઉદય કહ્યો. તો શું કેવલી ભગવાનને અસાતાનો ઉદય હોય ? તથા ચૌદમે ૧૨ પ્રકૃતિના ઉદયમાં પણ સાતા-અસાતા બેમાંથી એકનો ઉદય કહ્યો તો ચૌદમે શરીર નામકર્મનો ઉદય નથી તો સાતા-અસાતા કેવી રીતે હોય ? અને ચૌદમે આટલા ઉચા જીવને અસાતાનો ઉદય કેમ સંભવે?

ઉત્તર- સાતા-અસાતા વેદનીય કર્મ છે અને તે અઘાતીકર્મ છે કેવલી ભગવન્તોએ ઘાતીકર્મો ખપાવ્યાં છે અઘાતીકર્મો હજુ બાકી છે માટે સાતા-અસાતાનો ઉદય હોઇ શકે છે માત્ર સાતાકાલે રતિ, અને અસાતાકાલે અરતિનો ઉદય હોતો નથી. મોહ નથી માટે.

જેમ ખંધક મુનિના ઘાણીમાં પીલાતા શિષ્યો, ગજસુકુમાલ મુનિ, તથા મેતારજ ઋષિ, આદિને પ્રાપ્ત અસાતાના કાળમાં સમભાવ રાખવાથી ક્ષપકશ્રેણી અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે. પરંતુ કેવલજ્ઞાન થયા પછી પણ તેરમા ગુણઠાણાના અંતર્મુહૂર્તમાં અને ચૌદમા ગુણ-ઠાણાના પાંચ હસ્વસ્વરના ઉચ્ચારણકાળ પ્રમાણ કાળમાં પીડા-વેદના-અસાતા ચાલુ જ રહી છે. ઘાણીનું સિંહાસન થઇ ગયું નથી. આગની પાઘડીને બદલે પાણી થઇ ગયું નથી. માટે અસાતા સમભાવે ભોગવતાં

કર્મસ્તવ ૧૧૩

કેવલજ્ઞાન થયું અને કેવલજ્ઞાન થયા પછી પણ અસાતા ચાલુ રહી. એમ જાણવું. તેથી કેવલી ભગવન્તોને પણ અઘાતી એવી સાતા-અસાતા બક્ષેનો ઉદય હોઇ શકે છે. તથા સાતા-અસાતા જીવવિપાકી પ્રકૃતિ હોવાથી શરીર નામકર્મનો ઉદય ન હોવા છતાં પણ ચૌદમે ગુણઠાણે ઉદયમાં હોઇ શકે છે.

પ્રશ્ન- સામાન્ય કેવલી ભગવન્તોને અસાતાનો ઉદય ઉપરના દેષ્ટાન્તથી હજુ માનવામાં આવે છે. પરંતુ તીર્થંકર કેવલી ભગવન્તોને આ ૧૩-૧૪ મા ગુણઠાણે શું અસાતાનો ઉદય હોઇ શકે ?

ઉત્તર- હા, અઘાતી હોવાતી અસાતાનો પણ ઉદય હોઇ શકે, જેમ કે ચરમતીર્થપતિ શ્રી મહાવીરસ્વામીને ગોશાળાએ તેજોલેશ્યા મુકવાથી છ્ માસ શરીર રોગગ્રસ્ત રહ્યું, તે કાળે કેવલી હોતે છતે અસાતાનો ઉદય ઘટી શકે છે. બહુધા સાતા જ ઉદયમાં હોય છે. પરંતુ અસાતાનો ઉદય ન જ હોય એમ ન જાણવું.

પ્રશ્ન- ચૌદમે ગુણઠાણે શરીર-અંગોપાંગ નામકર્મનો ઉદય નથી તો ત્રસ-બાદર-પર્યાપ્ત-આદિ નામકર્મનો ઉદય કેમ સંભવે ?

ઉત્તર- આ બાર પ્રકૃતિઓ "જીવિવપાકી" છે જીવને ફળ આપનારી છે એટલે ચૌદમે ઉદયમાં હોય છે. શરીર નામકર્મનો ઉદય નથી, એટલે ગમનાગમન નથી. પરંતુ ગમનાગમનની ત્રસનામકર્મના ઉદયથી મળેલી લબ્ધિ આત્મવિષયક હોવાથી ચૌદમે ત્રસનામકર્મનો ઉદય અને તજ્જન્ય લબ્ધિ હોય છે. એમ બારે પ્રકૃતિમાં સમજવું. પુદ્ગલવિપાકી પ્રકૃતિઓનો જ ઉદય અટકે છે જેમ વિગ્રહગતિમાં શરીર નથી શરીરનામકર્મનો ઉદય નથી, છતાં આ પ્રકૃતિઓ જીવિવપાકી હોવાથી ઉદયમાં ચાલુ જ હોય છે. ઇત્યાદિ સુયુક્તિઓ વિદ્વાન પુરુષોએ જોડવી.

ઉદીરણા ઉદયની જેમ જ છે. અર્થાત્ જે જે ગુણઠાણે જે જે કર્મની જેટલી જેટલી પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં કહી છે તે તે ગુણઠાણે તે તે

કુર્મની તેટલી તેટલી પ્રકૃતિઓની જ ઉદીરણા હોય છે. પરંતુ તેમાં કંઇક વિશેષતા છે તે જણાવે છે કે અપ્રમત્તાદિ સાતગુણઠાણાઓમાં અર્થાત્ સાતમાથી તેરમા ગુણસ્થાન સુધીનાં ગુણસ્થાનકોમાં (બે વેદનીય અને મનુષ્યાયુષ્યનો એમ) ત્રણનો ઉદય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી. તે આગળની ગાથામાં સમજાવે છે. ॥ २३॥

एसा पयडितिगूणा वेयणीयाहारजुगल थीणतिगं । मणुआउ पमत्तंता, अजोगि अणुदीरगो भगवं (भयवं)\* ॥ २४ ॥

(एषा प्रकृतित्रिकोना वेदनीयाहारक युगलस्त्यानिद्धित्रिकम् मनुजायु: प्रमत्तान्ता अयोग्यनुदीरको भगवान्)

श्रष्टार्थ: एसा = आ ઉદીરણા, पयिडितिगूणा = ત્રણ પ્રકૃતિઓથી न्यून-न्यून જાણવી, वेयणीयाहारजुगलथीणितगं = બે વેદનીય, આહારક દિક, થીણિદ્ધિત્રિક, मणुयाउ = मनुष्पायुष्य એમ ८ नो पमत्तंता = प्रभत्तगुशठाशे અंत थाय છે. अजोगि = અયોગि-ગુણઠાશે अणुदीरगों = અનુદીરક भगवं = ભગવાન્.

ગાથાર્થ - (અપ્રમત્તાદિ સાત ગુણસ્થાનકોમાં) આ ઉદીરણા ત્રણ ત્રણ પ્રકૃતિઓથી ન્યૂન ન્યૂન જાણવી. તેથી બે વેદનીય, આહારકદિક, થીણદ્ધિત્રિક, અને મનુષ્યાયુષ્ય એમ કુલ આઠ પ્રકૃતિઓની ઉદીરણા પ્રમત્તગુણસ્થાનકના અંતે વિચ્છેદ પામે છે. તથા અયોગી ભગવાન્ અનુદીરક (ઉદીરણા વિનાના)હોય છે. ॥ ૨૪ ॥

વિવેચન - ઉદય અને ઉદીરણા બન્ને લગભગ સમાન્ છે. જે જે ગુણસ્થાનકે જેટલી કર્મપ્રકૃતિઓનો ઉદય પૂર્વે ગાથાઓમાં જણાવ્યો \* રજમી ગાથાના અંતે ટીકામાં મगવં પાઠ છે અને કેટલાક ગુજરાતી પુસ્તકોમાં મયવં પાઠ દેખાય છે. પ્રાકૃતભાષા પ્રમાણે બન્ને પાઠો ઉચિત લાગે છે.

કર્મસ્તવ ૧૧૫

છે તે તે ગુણસ્થાનકે તેટલી તેટલી કર્મપ્રકૃતિઓની ઉદીરણા હોય છે એમ સમજવું. તેમાં જે જે વિશેષતા છે. (જાુદાપણું છે.) તે આ ચોવીસમી ગાથામાં જણાવે છે.

અપ્રમત્તગુણસ્થાનકથી સયોગી કેવલી ગુણસ્થાનક સુધી કુલ સાત ગુણસ્થાનકોમાં જેટલી જેટલી કર્મપ્રકૃતિઓનો ઉદય કહ્યો છે તેના કરતાં एसा= આ ઉદીરણામાં ત્રણ પ્રકૃતિઓ ઓછી કરવી. સાતા-અસાતા વેદનીય અને મનુષ્યાયુષ્ય એમ કુલ ત્રણ પ્રકૃતિઓનો ઉદય ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે પરંતુ તે ત્રણની ઉદીરણા ફક્ત મિથ્યાત્વથી પ્રમત્ત સુધી એમ છ જ ગુણસ્થાનકોમાં હોય છે. તે ત્રણની ઉદીરણાને યોગ્ય અધ્યવસાયો સાતમેથી હોતા નથી. તેથી તથાસ્વભાવે આ ત્રણની ઉદીરણાનો છક્કે વિચ્છેદ થાય છે. માટે સર્વત્ર ઉદીરણામાં ૩ ઓછી કરવી.

છકા ગુષાઠાષ્ટાના અંતે ઉદયમાંથી થીષાદ્ધિત્રિક અને આહારકિદ્ધક એમ કુલ પાંચ વિચ્છેદ પામે છે. પરંતુ ઉદીરણામાં છકાના અંતે ઉપરોક્ત કારણને લીધે આ પાંચની સાથે બે વેદનીય અને મનુષ્યાયુષ્ય એમ કુલ આઠની ઉદીરણા વિચ્છેદ પામે છે.

તથા ચૌદમા ગુણસ્થાનકે જો કે અઘાતીકર્મની ૧૨ પ્રકૃતિઓનો ઉદય છે તથાપિ અયોગી હોવાથી ઉદીરણાકરણ સ્વરૂપ યોગ (વીર્ય) નથી. યોગાત્મક વીર્ય નથી માટે ઉદ્વર્તના-અપવર્તના-સંક્રમ-અને ઉદીરણા આદિ કરણો નથી તેથી એક પણ પ્રકૃતિની ઉદીરણા ચૌદમે ગુણઠાણે નથી. ચૌદમા ગુણઠાણે બીરાજમાન ભગવાન અનુદીરક (ઉદીરણા વિનાના) છે. શેષ સર્વ ઉદયની જેમ જ ઉદીરણામાં જાણવું. !! ૨૪ !!

## ઉદયયંત્ર

| ٦i. | ગુણ <del>સ્</del> થાનક                    | મુળ    | ઉદયમાં    | ઉદયમાં | ສແ. | <b>5</b> . | à.     | મો.  | આ. | નામ        | ગો. | અં. |
|-----|-------------------------------------------|--------|-----------|--------|-----|------------|--------|------|----|------------|-----|-----|
|     |                                           | -      | આવનાર     | 1      |     |            |        |      |    |            |     |     |
|     | ઓઘે                                       | ۷      | ૧૨૨       | 0      | 7   | ৬          | ૨      | ૨૮   | 8  | ૬૭         | n,  | પ   |
| ٩   | મિથ્યાત્વ                                 | 6      | 119       | ų      | પ   | હ          | ર      | ૨૬   | 8  | €8         | Q   | પ   |
| ૨   | સાસ્વાદન                                  | ۷      | 999       | 99     | ય   | હ          | ૨      | રપ   | 8  | ૫૯         | 'n  | ય   |
| 3   | મિશ્રદેષ્ટિ                               | ۷      | 100       | ૨૨     | ય   | ૯          | ૨      | ૨૨   | 8  | પ૧         | v   | ય   |
| 8   | અવિરત                                     | 6      | ૧૦૪       | 96     | ד   | હ          | ૨      | ૨૨   | γ  | ૫૫         | ૨   | ч   |
| 7   | દેશવિરત                                   | ۷      | ۷9        | ૩૫     | ય   | હ          | ૨      | 96   | v  | ४४         | ૨   | પ   |
| r,  | પ્રમત્ત                                   | C      | ८१        | ४१     | પ   | ૯          | ૨      | ૧૪   | 9  | ४४         | ٩   | ય   |
| 9   | અપ્રમત્ત                                  | ·<br>6 | 95        | 86     | પ   | Ē          | 'n     | 98   | ٩  | ૪૨         | 9   | પ   |
| ۷   | અપૂર્વકરણ                                 | ٤      | ૭૨        | ૫૦     | પ   | Ę          | ૨      | 93   | ٩  | <b>૩</b> ૯ | ٩   | પ   |
| ૯   | અનિવૃત્તિકરણ                              | ۷      | 55        | પ૬     | ય   | ξ          | 2      | 9    | 9  | ૩૯         | ٩   | પ   |
| 10  | સૂક્ષ્મસંપરાય                             | C      | ξO        | € ૨    | પ   | ξ          | ૨      | ٩    | ٩  | ૩૯         | ٩   | પ   |
| 99  | ઉપશાન્તમોહ                                | 9      | ૫૯        | દર     | ય   | 8          | ૨      | 0    | ٩  | ૩૯         | 9   | પ   |
| ૧૧૨ | ક્ષીણ૦ મોહના<br><sub>હિચરમ</sub> સમય સુધી | 9      | ૫૭        | ૬૫     | પ   | Ę          | ૨      | 0    | ٩  | 39         | ٩   | 7   |
| ૧૨  | ક્ષીણ ચરમ સમયે                            | 9      | ૫૫        | €9     | પ   | 8          | ર      | 0    | ٩  | 39         | ٩   | ų   |
| ૧૩  | સયોગીકેવલી                                | 8      | ૪૨        | 60     | 0   | 0          | ૨      | 0    | ٩  | 36         | ٩   | 0   |
| ૧૪  | અયોગી કેવલી                               | ૪      | ૧૨        | 110    | 0   | 0.         | ٩      | o    | ٩  | ૯          | ٩   | 0   |
|     |                                           | અ      | ા પ્રમાણે | ઉદય    | અધિ | કાર        | સમાપ્ત | થયો. |    |            |     |     |

# ઉદીરણા યંત્ર

| નં. | ગુણસ્થાનક .   | મૂળ<br>કર્મ | ઉત્તર<br>કર્મ | ઉદીરણા<br>અયોગ્ય |   | ธ. | ā.             | માં.       | આ. | નામ | ગા. | અં. |
|-----|---------------|-------------|---------------|------------------|---|----|----------------|------------|----|-----|-----|-----|
|     | ઓઘ            | ۷           | ૧૨૨           | 0                | પ | હ  | ર              | २८         | 8  | €9  | ર   | પ   |
| 9   | મિથ્યાત્વ     | L           | 119           | · ų              | પ | ৬  | ર              | ર <b>૬</b> | 8  | €૪  | ૨   | ય   |
| ર   | સાસ્વાદન      | ۷           | 999           | 99               | પ | હ  | ર              | રપ         | ૪  | પ૯  | ર   | પ   |
| 3   | મિશ્રદેષ્ટિ   | ۷           | 100           | ૨૨               | પ | હ  | ર              | ૨૨         | ૪  | પ૧  | ૨   | 7   |
| x   | અવિરત         | ٤           | 908           | 96               | น | હ  | ď              | ૨૨         | ૪  | ૫૫  | ૨   | 7   |
| ч   | દેશવિરત       | ۷           | ૮૭            | ૩૫               | પ | હ  | r <sup>y</sup> | 96         | ૨  | ४४  | v   | પ   |
| Ę   | પ્રમત્ત       | C           | <b>3</b> ٩    | ૪૧               | પ | હ  | v              | 98         | 9  | ४४  | 9   | પ   |
| 9   | અપ્રમત્ત      | Ę           | ७उ            | ૪૯               | ų | \$ | 0              | 98         | o  | ૪૨  | ٩   | પ   |
| ۷   | અપૂર્વકરણ     | <b>U</b> .  | €૯            | પાઉ              | 7 | w  | 0              | ૧૩         | o  | ૩૯  | 9   | પ   |
| ૯   | અનિવૃત્તિકરણ  | ξ           | દક            | ૫૯               | પ | *  | 0              | 9          | 0  | ઝહ  | 9   | પ   |
| 90  | સૂક્ષ્મસંપરાય | Ę           | પ૭            | <b>૬</b> પ       | પ | w. | 0              | 9          | 0  | ૩૯  | ٩   | પ   |
| 99  | ઉપશાન્તમોહ    | પ           | પ૬            | € €              | ਧ | æ  | 0              | 0          | 0  | ૩૯  | 9   | ų   |
| ૧૨  | ક્ષીણ મોહ     | 7           | પ૪            | €0               | 7 | w  | 0              | o          | 0  | ૩૭  | ٩   | પ   |
| 93  | સયોગીકેવલી    | ٠           | ઝહ            | ८उ               | 0 | 0. | 0              | 0          | 0  | 3८  | ٩   | 0   |
| 98  | અયાંગી કેવલી  | 0           | 0             | o                | 0 | o  | o              | o          | 0  | o   | o   | o   |

ક્રિતીય કર્મગ્રં**થ** 

ઉદય અને ઉદીરણા સમાન છે. માત્ર જે વિશેષતા છે તે <mark>બે</mark> બાબત મુળ ગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ જણાવી છે.

- (૧) સાતમા ગુજાસ્થાનકથી તેરમા ગુજાસ્થાનક સુધી સાતા-અસાતા અને મૃનુષ્યાયુષ્યનો ઉદય હોય છે પરંતુ ઉદીરજ્ઞા હોતી નથી.
- (૨) ચૌદમા ગુણઠાણે બાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે પરંતુ ઉદીરણા <u>હોતી</u> નથી.
  - આ બે મુખ્ય અપવાદ વિના બીજા પણ કેટલાક અપવાદો ઉદય-ઉદીરણા વચ્ચે છે. પરંતુ ગુણસ્થાનકોમાં જણાવાતી ઉદીરણામાં બહુ સંખ્યાભેદ થતો નથી એટલે ગ્રંથકારે તે બીજા અપવાદો જણાવ્યા નથી. પરંતુ અભ્યાસકે નીચે મુજબ અપવાદો ઉદય-ઉદીરણામાં ઋષિક છે તે સમજી લેવા. તેથી કંઈક માત્ર સંખ્યાભેદ છે.
- (૩) બારમા ગુણઠાણાની છેલ્લી એક આવલિકામાં જ્ઞાનાવરણીય પ, દર્શનાવરણીય ૪, અને અંતરાય ૫, એમ ૧૪ નો માત્ર ઉદય જ હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી. કારણકે ઉદીરણા એટલે ઉદયાવલિકા બહારના દલિકોને ઉદયાવલિકામાં પ્રક્ષેપવાં તે. અહીં કર્મ માત્ર એક આવલિકા જ છે માટે ઉદીરણા નથી.
- (૪) દસમા ગુણસ્થાનકની છેલ્લી એક આવલિકામાં સંજવલન સૂક્ષ્મ લોભનો માત્ર ઉદય જ હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી.
- (પ) બારમા ગુણઠાણાની સમયાધિક એક આવલિકા બાકી રહે ત્યારે નિદ્રા-પ્રચલાનો માત્ર ઉદય જ હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી.
- (૬) મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે સમ્યક્ત્વ પામતાં પહેલાં અનિવૃત્તિકરણની અંતિમ આવલિકા<u>માં મિથ્યાત્વ</u> મોહનીયનો માત્ર ઉદય જ હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી.
- (૭) ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામતાં ૪ થી ૭ ગુણસ્થાનકોમાં સમ્યક્ત્વ મોહનીયના ક્ષ<mark>યની છેલ્લી આવલિકામાં સમ્યક્</mark>ત્વ મોહનીયનો માત્ર ઉદય હોય <u>છે પરંતુ</u> ઉદીરણા હોતી નથી.

- (૮) કોઇ પણ જીવોને ઉત્પત્તિ કાલે શરીર પર્યાપિ પૂર્શ કર્યા પછી ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂરી કરતાં પહેલાં (નિદ્રાપંચકનો ઉદય હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી.
- (૯) સંસારી સર્વ જીવોને પોત પોતાના ભવમાં જીવનની અંતિમ એક આવલિકા બાકી રહે ત્યારે તે તે ભવના આયુષ્યકર્મનો માત્ર ઉદય જ હોય છે પરંતુ ઉદીરણા હોતી નથી.

આ પ્રમાણે ઉદીરણા અધિકાર સમાપ્ત થયો.

#### સત્તા અધિકાર

હવે સત્તાની વ્યાખ્યા જણાવી ચૌદગુણસ્થાનકોમાં જે સત્તા હોઇ શકે છે તે જણાવે છે-

सत्ता कम्माण ठिई, बन्धाईलद्धअत्तलाभाणं । संते अडयालसयं, जा उवसमु विजिणु बियतइए ॥ २५ ॥

(सत्ता कर्मणां स्थितिर्बन्धादिलब्धात्मलाभानाम्

सत्तायां अष्टचत्वारिंशत्, यावदुपशमो विजिनो द्वितीयतृतीये )

શબ્દાર્થ- सत्ता = કર્મોનું હોવું - અર્થાત્ સત્કર્મ कम्माण ठिईं = કર્મોની વિદ્યમાનતા. बन्धाइलद्धअत्तलाभाणं = બન્ધ વગેરે દ્વારા પ્રાપ્ત કર્યું છે કર્મપણાનું સ્વરૂપ જેણે એવાં, संते = सत्तामां अडयालसयं = એકસો અડતાલીસ, जा = યાવત્, उवसमु = ઉપશાન્તમોહ ગુણસ્થાનક સુધી, विजिणु = જિનનામ કર્મ વિના, बियतइए = બીજા-ત્રીજા ગુણસ્થાનકે.

ગાથાર્થ- બંધાદિ વડે પ્રાપ્ત થયું છે આત્મલાભ (કર્મપણાનું સ્વરૂપ) જેને એવા કર્મોનું આત્માની સાથે હોવું તે સત્તા કહેવાય છે. યાવત્ ૧ થી ૧૧ ગુણસ્થાનક સુધી ૧૪૮ ની સત્તા હોય છે. બીજા-ત્રીજા ગુણસ્થાનકે જિનનામકર્મ વિના ૧૪૭ની સત્તા હોય છે. ॥ ૨૫॥

વિવેચન= આત્માની સાથે કર્મોનું હોવું, કર્મોની વિદ્યમાનતા તેને સત્તા કહેવાય છે. બંધ-સંક્રમ-આદિ દ્વારા જે પુદ્દગલોમાં "કર્મત્વ"

દ્વિતીય કર્મગ્રંથ

નો (કર્મપણે પરિણામ પામવા રૂપ આત્મત્વનો) લાભ થયો છે તે સત્તા. આત્માની સાથે કર્મો કાં તો બાંધવા દ્વારા આવે છે. અથવા સાતાદિ અન્ય પ્રકૃતિઓ બાંધીને અન્ય અસાતાદિમાં સંક્રમાવવા દ્વારા પણ ''અસાતાદિ'' રૂપે કર્મત્વ આવે છે. તથા ઉદ્વર્તના-અપવર્તના દ્વારા પણ દીર્ઘસ્થિતિરૂપે અને લઘુસ્થિતિરૂપે કર્મત્વ આવે છે. આ રીતે બંધાદિ (બંધ-સંક્રમાદિ) દ્વારા જે પુદ્દગલ પરમાશુઓમાં ''કર્મત્વ'' આવ્યું છે તે કર્મોનું આત્માની સાથે રહેવું. તેને સત્તા કહેવાય છે.

બંધમાં આઠે કર્મોની ઉત્તર પ્રકૃત્તિઓ ૧૨૦ છે. ઉદય અને ઉદીરણામાં ૧૨૨ છે. પરંતુ સત્તામાં ૧૪૮ અથવા ૧૫૮ ની સંખ્યાની પૂર્વાચાર્યોએ વિવક્ષા કરી છે. અહીં ગ્રંથકારશ્રી ૧૪૮ની સંખ્યા સ્વીકારીને સત્તા જણાવે છે. પાંચ બંધન, અને પાંચ સંઘાતન એમ ૧૦ પ્રકૃતિઓ બંધ-ઉદય-ઉદીરણામાં શરીરની અંદર જે ગણાય છે તે સત્તામાં જુદી ગણાય છે. તથા વર્શ-ગંધ-રસ અને સ્પર્શ એમ સામાન્ય ચાર ભેદોના અનુક્રમે ૫-૨-૫-૮=૨૦ જે ઉત્તરભેદો છે તે ગણાય છે એટલે કુલ ૧૪૮ની સત્તા અહીં વિચારાશે.

મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકથી ઉપશાન્તમોહ ગુણસ્થાનક સુધી ૧૪૮ની સત્તા હોય છે. ફક્ત બીજા-ત્રીજા ગુણસ્થાનકે જિનનામકર્મની સત્તા હોતી નથી, એટલે ૧૪૭ની સત્તા હોય છે. કારણકે જિનનામકર્મ સમ્યક્ત્વવાળા ગુણસ્થાનકોમાં જ બંધાય છે. માટે ત્યાં જ સત્તા હોઇ શકે છે. તથા જિનનામ બાંધ્યા પછી ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી ઉપર જીવ જાય છે તેથી ત્યાં પણ જિનનામની સત્તા હોય છે. પરંતુ જિનનામ કર્મ બાંધ્યા પછી જીવ તેવા પ્રકારના અધ્યવસાયોના અભાવે બીજે-ત્રીજે ગુણઠાણે આવતો નથી. માટે બીજા-ત્રીજા ગુણસ્થાનકે જિનનામકર્મની સત્તા હોતી નથી.

**પ્રશ્ન**- જો જિનનામકર્મ બાંધ્યા પછી બીજે-ત્રીજે ગુશઠાશે આ .જીવ ન આવતો હોય તો પહેલા ગુશઠાશે તો નહીં જ આવતો હોય. .માટે પહેલા ગુશઠાશે પશ જિનનામકર્મની સત્તા ન સંભવવી જોઇએ? કર્મસ્તવ ૧૨૧

ઉત્તર- જો કે જિનનામ કર્મ બાંધ્યા પછી આ જીવ પહેલા ગુણઠાણે પણ આવતો નથી, પરંતુ અન્તર્મુહૂર્ત કાળ એવો પણ આવે છે કે કોઇક જીવને પહેલા ગુણઠાણે જવું પડે છે. તે સિવાય પહેલા ગુણઠાણે પણ જિનનામની સત્તા નથી હોતી. જે જીવે પ્રથમ મિથ્યાત્વ અવસ્થામાં જ રહીને નરકગતિમાં જવા માટેનું આયુષ્ય કર્મ બાંધી લીધું હોય, ત્યારબાદ ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ પામે, અને ત્યારબાદ અધ્યવસાયોની નિર્મળતા વધતાં તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે તે જીવને આ મનુષ્યભવનું આયુષ્ય જયારે પૂર્ણ થવા આવે અને નરકમાં જવાનો સમય થાય ત્યારે નિયમા સમ્યક્ત્વ વમીને મિથ્યાત્વે જવું જ પડે છે. કારણકે ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ હોતે છતે નરકમાં જવાતું નથી. આ જીવ નરકમાં ગયા પછી સર્વ પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કર્યા બાદ પુનઃ ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ પામી જાય છે. તેથી નરકમાં જતાં પહેલાં અન્તર્મુહૂર્ત અને નરકમાં ગયા પછી અન્તર્મુહૂર્ત એમ (બન્ને અન્તર્મુહૂર્ત સાથે મળીને પણ મોટા એક) અંતર્મુહૂર્તકાળ પ્રમાણ પહેલા ગુણઠાણે જિનનામકર્મની સત્તા હોય છે. તે સિવાય પહેલા ગુણઠાણે પણ જિનનામકર્મની સત્તા કદાપિ હોતી નથી.

પ્રશ્ન- ઉપર ૧ થી ૧૧ ગુણસ્થાનકોમાં ૧૪૮ની અને બીજે ત્રીજે ૧૪૭ની સત્તા તમે કહી. પરંતુ નરક-તિર્યંચાયુષ્યની સત્તા ૮ થી ૧૧ ગુણસ્થાનકમાં કેમ હોઇ શકે ? કારણકે તે તે ગતિમાં માત્ર ચાર અને પાંચ જ ગુણસ્થાનકો છે. માટે નરકગિત અને તિર્યંચ ગિતમાં તો ૮ થી ૧૧ ગુણસ્થાનક આવી શકે તેમ નથી. અને કોઇ મનુષ્યના જીવે નરક અથવા તિર્યંચનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તો વધુમાં વધુ સાત ગુણસ્થાનક સુધી જ તે જીવ જઇ શકે છે. કારણકે ઉપશમશ્રેણીમાં જો કાળ કરે તો નિયમા દેવલોકમાં જ જાય છે. માટે દેવાયુષ્ય જ સત્તામાં હોય છે. જો નરક અને તિર્યંચનું આયુષ્ય બાંધ્યા પછી ૮ થી ૧૧ માં ચડાતું હોય તો ત્યાં મૃત્યુ પામનાર નરક-તિર્યંચમાં પણ જવો જોઇએ અને જતો નથી. માટે આ બે આયુષ્યની સત્તા ત્યાં નથી. અને ઉદયમાં મનુષ્યાયુષ્ય નથી. માટે આ બે આયુષ્યની સત્તા ત્યાં નથી. અને ઉદયમાં મનુષ્યાયુષ્ય

૧૨૨ દ્વિતીય કર્મગ્રંથ

<u>હો</u>વાથી મનુષ્યાયુષ્ય સત્તામાં હોય છે. શેષ બે આયુષ્યની સત્તા હોઇ શકતી નથી તો ૧૪૮ ની સત્તા કેમ કહો છો ?

ઉત્તર- તમારી વાત સત્ય છે. નરક-તિર્યંચ આયુષ્ય બાંધ્યા પછી સાતમા ગુણસ્થાનકની ઉપર આ જીવ ચડી શકતો નથી, તેથી આ બે આયુષ્યની સત્તા હકીકતથી ૮ થી ૧૧ માં નથી. એટલે સદ્ભૂત સત્તા નથી. પરંતુ ઉપશમશ્રેણીમાં ચડી અગિયારમા ગુણસ્થાનક સુધી આવીને પાછા પડતા જીવને પહેલે-બીજે ગુણઠાણે આવે ત્યારે ભાવિમાં આ બે આયુષ્ય બંધાવાનો સંભવ છે, સત્તામાં આવવાનો સંભવ છે તે અપેક્ષાએ રાજાના પુત્રને ભાવિમાં રાજા થવાનો હોવાથી જેમ રાજા કહેવાય, તેમ અહીં ભાવિમાં સત્તા આવવાનો સંભવ છે એ અપેક્ષાએ સંભવસત્તાને આશ્રયી આ સત્તા કહેલી છે. સદ્ભૂત સત્તા નથી. પરંતુ ભાવિને આશ્રયી સંભવસત્તા છે.

જુદી જુદી અપેક્ષાએ આ સત્તા અનેક પ્રકારે હોઇ શકે છે જેમ કે પહેલે ગુણસ્થાનકે અનેક ભવ્યજીવ લઇએ તો ૧૪૮ની સત્તા. એક ભવ્ય જીવ લઇએ તો બદ્ધાયુષ્કને બે આયુષ્ય હોવાથી અને આહારકદ્ધિક-જિનનામ સાથે ન હોવાથી જિનનામ વિના ૧૪૫ની સત્તા, અબદ્ધાયુષ્ક ભવ્ય જીવ લઇએ તો ૧૪૪ની સત્તા. જિનનામ બાંધ્યું હોય પણ આહારક ચતુષ્ક ન બાંધ્યું હોય તો બદ્ધાયુ ને ૧૪૨, તથા અબદ્ધાયુને ૧૪૧ વગેરે અનેક પ્રકારે સત્તા થઇ શકે છે. પરંતુ તે વધારે સૂક્ષ્મ વાતો સત્તા પ્રકરણની ૨૫ થી ૩૪ ગાથા પૂર્ણ થયા પછી સમજાવીશું. ॥ ૨૫ ॥

હવે અપૂર્વકરણાદિ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં ૧૪૨ અને અવિરત સમ્યક્ત્વાદિમાં ૧૪૧ની સત્તા હોય છે. તે સમજાવે છે-

अपुव्वाइचउक्के, अण तिरिनिरयाउ विणु बिआलसयं । सम्माइचउसु सत्तग-खयंमि इगचत्तसयमहवा ॥ २६॥ (अपूर्वादिचतुष्केऽनितर्यिग्तरयायुर्विना द्वाचत्वारिंशच्छतम् । सम्यगादिचतुर्षु सप्तकक्षय एकचत्वारिंशच्छतमथवा) शબ्દાર્થ - अपुच्चाइचउक्के = અપૂર્વકરણ આદિ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં, अण = અનંતાનુબંધી, तिरिनिरयाउ = તિર્યંચાયુષ્ય અને નરકાયુષ્ય, विणु = વિના, बियालसयं = એકસો બેતાલીસની સત્તા હોય છે, सम्माइचउसु = सम्यક्ત્વાદિ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં, सत्तगखयंमि = सातनो क्षय થયે છતે इगच्चतं = એકસો એકતાલીસની સત્તા, अहवा = અથવા.

ગાથાર્થ- અથવા અપૂર્વકરણ આદિ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં અનંતાનુબંધી મનુષ્ય-તિર્યંચાયુષ્ય એમ છ વિના ૧૪૨ ની સત્તા હોય છે. અને અવિરતસમ્યક્ત્વાદિ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં દર્શન સપ્તકનો ક્ષય થયે છતે ૧૪૧ ની સત્તા હોય છે અથવા ॥ ૨૬ ॥

વિવેચન- ૨૫મી ગાથામાં સંભવસત્તાને આશ્રયી ૮ થી ૧૧ ગુણસ્થાનકમાં ૧૪૮ની સત્તા કહી. આ ગાથામાં આ જ ૮ થી ૧૧ ગુણસ્થાનકોમાં સદ્ભાવસત્તાને આશ્રયી સત્તા જાણવે છે.

જયારે ઉપશમશ્રેષ્ક્રીમાં આઠમે ગુષ્કસ્થાનકે આરોહ કરે છે ત્યારે જો બદ્ધાયુ હોય તો દેવાયુષ્ય જ બાંધેલું હોય છે અને પોતાનું મનુષ્યાયુષ્ય ઉદયમાં વેદે છે તેથી બે જ આયુષ્યની (દેવાયુષ્ય અને મનુષ્યાયુષ્યની) સત્તા હોય છે. નરક-તિર્યંચાયુષ્યની સત્તા હોતી નથી. કારણકે જો તે બેમાંનું કોઇ પણ એક આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તો ઉપશમ શ્રેષ્ક્રીનું આરોહણ થતું નથી.

તથા કેટલાક આચાર્યોના મતે <u>અનંતાનુબંધીની</u> ઉપશમના કરીને ઉપશમશ્રેણી પ્રારંભાય છે તેમના મતે ૨૫મી ગાથામાં સત્તા કહીને હવે જે આચાર્યો અનંતાનુ**બંધીની વિસં**યોજના કરીને શ્રેણી પ્રારંભાય એમ માને છે તેઓના મતે **૧૪૨ની સ**ત્તા આ ગાથામાં સમજાવે છે.

ઉપશમ શ્રેણીમાં આરોહણ કરતાં પહેલાં ૪ થી ૭ ગુણ-સ્થાનકોમાં જયારે ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ જીવને હોય છે ત્યારે જે જીવે ચાર અનંતાનુબંધી કપાયોની **વિસંયોજના** (મૂળથી ક્ષય-વિનાશ)કરેલ હોય. અને દર્શનત્રિકને ઉપશમાવી ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરેલું હોય. અને ત્યારબાદ આઠમેથી ઉપશમશ્રેશીનું આરોહણ કર્યું હોય તેવા જીવને ચાર અનંતાનુબંધીની પણ સત્તા હોતી નથી. તેથી બે આયુષ્ય અને ચાર અનંતાનુબંધી એમ કુલ છ પ્રકૃતિ વિના ૧૪૨ ની સત્તા ૮ થી ૧૧ માં હોય છે. આ ૧૪૨ની સત્તા અનંતાનુબંધિના વિસંયોજકને જાણવી.

૪ થી ૭ ગુણસ્થાનકોમાં ૨૫ મી ગાથામાં ૧૪૮ની સત્તા જે કહી છે તે ક્ષાયોપશમિક અને ઔપશમિક સમ્પક્ત્વને આશ્રયી જાણવી. કારણ કે તેવા સમ્પક્ત્વવાળા જીવોને દર્શનસપ્તકની પણ સત્તા હોય છે અને અનેક જીવોમાં જાુદાં-જાુદાં ચારે આયુષ્ય પણ સત્તામાં હોય છે. પરંતુ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વીને કેટલી સત્તા હોય ? તે આ ૨૬મી ગાથામાં જણાવે છે-

ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વીને દર્શનસપ્તકનો (અનંતાનુબંધી ૪, મિશ્ર્યાત્વ, મિશ્ર, અને સમ્યક્ત્વમોહનીય એમ ૭ નો) સત્તામાંથી જ ક્ષય થયેલો હોય છે. તેથી તેવા જીવને ૧૪૧ ની સત્તા હોય છે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરીને ચારે ગતિમાં જાય છે, માટે અનેક જીવોને આશ્રયી ચારે આયુષ્યની સત્તા હોય છે. અથવા કોઇ પણ ગતિનું આયુષ્ય બાંધ્યા પછી મનુષ્યનો જીવ ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ પામી શકે છે અને સાતમા ગુણસ્થાનક સુધી ચડી શકે છે માટે પણ ૪ થી ૭ ગુણસ્થાનકમાં ચારે આયુષ્યની સત્તા હોય છે. ॥ ૨૬ ॥

અથવા આ જ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં (૪ થી ૭ માં)બીજી રીતે પણ સત્તા હોય છે તે સમજાવે છે.

खवगं तु पप्प चउसु वि, पणयालं नरयितिरिसुराउ विणा । सत्तग विणु अडतीसं, जा अनियट्टी पढमभागो ॥ २७ ॥ (क्षपकं तु प्राप्य चतुर्ष्विप, पञ्चचत्वारिंशन्नरकतिर्यक्सुरायुर्विना । सप्तकं विनाष्टात्रिंशद्यावदिनवृत्ति प्रथमभागः)

शબ્દાર્થ - खवगं = ક્ષપકને, तु = વળી, पप्प = આશ્રયી, चडसुवि = ચારે પણ ગુણસ્થાનકોમાં. पणयालं = એકસો પીસ્તાલીસ, निरयितिरसुराउ = न२५-तिर्थंय अने देवायुष्य, विणा = विना, सत्तग = दर्शनसप्तक, विणु = विना, अडतीसं = એકસો આડત્રીસ, जा = यावत्, अनियट्टी = अनिवृत्तिक्षरण गुण्काणाना, पढमभागो=प्रथमलाग सुधी.

ગાથાર્થ- અથવા આ ચાર ગુણસ્થાનકોમાં ક્ષપકને આશ્રયી નરક-તિર્યંચ અને દેવાયુષ્ય વિના ૧૪૫ ની સત્તા હોય છે. અને તેમાંથી દર્શનસપ્તક વિના ૧૩૮ની સત્તા પણ હોય છે. અને તે ૧૩૮ ની સત્તા યાવત્ અનિવૃત્તિના પ્રથમભાગ સુધી હોઇ શકે છે. ॥ ૨૭॥

વિવેચન- ક્ષપકશ્રેણીનો પ્રારંભ આઠમા ગુણસ્થાનકથી થાય છે એટલે ''**ક્ષપક**'' શબ્દનો વ્યવહાર વાસ્તવિકપણે\_આઠમાથી જ થાય છે. તો પણ જે જીવ મનુષ્યના ભવમાં છે. દેવ-નરક અને તિર્યંચ સંબંધી ભવો સમાપ્ત કરીને આવેલ છે. ચરમ મનુષ્યનો ભવ જ છે. અને ક્ષાયોપશમિંક સમ્યક્ત્વવાળો છે, હવે ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ પામવાનો છે અને પછી અબદ્ધાયુ હોવાથી તુરત જ ક્ષપકશ્રેણી પણ માંડવાનો જ છે. એવા જીવને નુજીકના જ કાળમાં ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ પામી ક્ષપક શ્રેણી માંડનાર હોવાથી ચોથા ગુણસ્થાનકથી જ વ્યવહારનયને આશ્ર<mark>યી ક્ષપક</mark> કહેવાય છે. તેવા ક્ષપક જીવને આશ્રયી ૪ થી ૭ ગુણસ્થાનકોમાં દેવ-નરક અને તિર્યંચ આયુષ્ય વિના ૧૪૫ની સત્તા હોય છે. કારણ કે આ ત્રણ આયુષ્યો તે તે ભવમાં પૂર્ણ કરીને આ જીવ અહીં આવેલ છે. અને નવાં આયુષ્યો હવે બાંધવાનાં જ નથી. તે જ ભવે મોક્ષે જવાનું છે માટે. આ પ્રમાણે ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વી એવા ક્ષપકને ૪ થી ૭ માં ૧૪૫ની સત્તા હોય છે. તથા ગાથામાં કે ટીકામાં લખ્યું નથી તો પણ તદ્ભવ મોક્ષગામી મિથ્યાત્વી જીવોને આશ્રયી મ<u>રૂદેવા માતાની</u> જેમ સમ્યક્ત્વ ન પામે ત્યાં સુધી પહેલે ગુજાઠાજ્ઞે પજ્ઞ ૧૪૫ની સત્તા સંભવી શકે છે.

તે જ જીવને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરતાં દર્શનસપ્તકનો ક્ષય થવાથી ૧૩૮ની સત્તા પણ ૪ થી ૭ ગુણસ્થાનકમાં તો હોય જ છે પરંતુ તદુપરાન્ત ક્ષપકશ્રેણી માંડે તો પણ આઠમા ગુણસ્થાનકે અને નવમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમ ભાગ સુધી પણ આ જ ૧૩૮ ની જ સત્તા હોય છે. એમ જાણવું. II ૨૭ II

डवे नवभा गुणस्थानङना जीलालागे डेटबी सत्ता डोय! ते लणावे छे-थावरतिरिनिरयायव-दुग थीणितगेग विगल साहारं । सोलखओ दुवीससयं, बिअंसि बिअतियकसायंतो ॥ २८ ॥ (स्थावरतिर्यग्निरयातपिद्वकस्त्यानिर्द्धित्रिकैकविकलसाधारणम् । षोडशक्षयः द्वाविंशतिशतं द्वितीयांशे द्वितीयतृतीयकषायान्तः)

श्राध- थावर = स्थावर, तिरि =ितर्थंय, निरय = नर्रिं, आयव = आत्रप, दुग = आ यारे द्विड, थीणतिग = थीशद्धित्रिड, एग = ओडेन्द्रियलिति, विगल = विडलेन्द्रियितिड, साहारं = साधारशनामर्ड्म, सोलखओ = आ १६नो क्षय, दुवीससयं = ओडसो आवीश प्रकृतिओ, बिअंसि = नवमा गुशस्थान्डना जीलां लागे, बिअंतियकसायंतो = जीला अने त्रीला ड्यायनो अंत थाय छे.

ગાથાર્થ - સ્થાવરિદ્ધક, તિર્યંચિદ્ધક, નરકિદ્ધક, આતપિદ્ધક, થીણિદ્ધિત્રિક, એકેન્દ્રિયજાતિ, વિકલેન્દ્રિયત્રિક, અને સાધારણનામકર્મ, એમ કુલ ૧૬ પ્રકૃતિઓનો ક્ષય થવાથી નવમાના બીજા ભાગે ૧૨૨ની સત્તા હોય છે અને ત્યાં બીજા ભાગના અંતે બીજા-ત્રીજા કષાયનો ક્ષય થવાથી (ત્રીજા આદિ ભાગોમાં કેટલી સત્તા હોય છે તે આગળની ગાથામાં જણાવે છે.)॥ ૨૮ ॥

વિવેચન- નવમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમ ભાગે ૧૩૮ ની સત્તા હોય છે. તેમાંથી પ્રથમભાગના અંતે સ્થાવરિદ્ધક આદિ ૧૬ પ્રકૃતિઓની સત્તા ક્ષય પામે છે. એટલે નવમા ગુણસ્થાનકના બીજા ભાગે ૧૨૨ની સત્તા હોય છે. અને બીજા-ભાગના અંતે ૧૨૨ ની સત્તામાંથી બીજા-ત્રીજા એમ બે કષાયનો અંત થવાથી ત્રીજા ભાગે ૧૧૪ ની સત્તા હોય છે જે આગળની ગાથામાં જણાવાશે.

મૂળગાથામાં કહેલો दुग શબ્દ थावर આદિ ચારેની સાથે જોડવો. જેથી સ્થાવરિદ્ધક, તિર્યંચિદ્ધિક, નરકિદ્ધિક અને આતપિદ્ધિક એમ ચારે દ્વિક લેવાથી કુલ ૧૬ પ્રકૃતિઓ થશે.

અહીં ક્ષપકશ્રેણીમાં ૧૩૮માંથી પ્રથમ ૧૬નો ક્ષય અને ત્યાર-બાદ આઠ કષાયનો ક્ષય થાય, જેથી ૧૨૨ અને ૧૧૪ની સત્તા થાય. એમ કહ્યું છે- ત્યાં કેટલાક આચાર્યો પ્રથમ આઠ કષાયનો ક્ષય અને પછી સ્થાવરદ્વિકાદિ ૧૬ નો ક્ષય થાય-એમ પણ માને છે. તેઓના મતે ૧૩૮માંથી પ્રથમ ૮ ઓછી કરતાં ૧૩૦ અને પછી ૧૬ ઓછી કરતાં ૧૧૪ ની સત્તા પણ હોઇ શકે છે. પરંતુ ગ્રન્થકારને માન્ય અને પ્રસિદ્ધ મત તેઓશ્રીએ જણાવ્યો છે. એમ જાણવું. !! ૨૮ !!

हवे त्रीका आहि भागोमां डेटबी सत्ता होय ! ते क्षावे छे-तइयाइसु चउदसतेर-बारछपणचउतिहियसय कमसो । नपुइत्थिहासछगपुंस-तुरियकोहमयमायखओ ॥ २९ ॥

(तृतीयादिषु चतुर्दशत्रयोदशद्वादशषट्पञ्चचतुस्त्र्यधिकशतं, क्रमशः । नपुंसकस्त्रीहास्यषट्कपुँस्तुर्यक्रोधमदमायाक्षयः)

शिष्टार्थ- तइयाइसु = त्रीला आहि लागोमां, चडदस = १४, तेर = १३, बार = १२, छ = ६, पण = ५, चड = ४, ति = ३, अहियसयं = अधि सो, कमसो = अनुक्रमे, नपुं = नपुंसक्रेदेह, इत्थी = स्त्रीवेह, हासछग = હास्यषट्क, पुंस = पुरुषवेह, तुरिय = योथो संज्वलन, कोह = क्रोध, मय = भ६-भान, मायखओ = अने भायानो क्षय थाय छे.

ગાથાર્થ- નવમા ગુણસ્થાનકના ત્રીજા આદિ ભાગોમાં નપુંસકવેદ, સ્ત્રીવેદ, હાસ્યપટ્ક, પુરુષવેદ, સંજ્વલન ક્રોધ-માન અને માયાનો ક્ષય થવાથી અનુક્રમે ચૌદ અધિક, તેર અધિક, બાર અધિક, છ અધિક, પાંચ અધિક, ચાર અધિક, અને ત્રણ અધિક સો પ્રકૃતિની સત્તા હોય છે. II ૨૯ II

વિવેચન- નવમા ગુણસ્થાનકના સત્તાને આશ્રયી ૯ ભાગ કલ્પવામાં આવ્યા છે. પહેલા ભાગે ૧૩૮, અને બીજા ભાગે ૧૨૨ ની સત્તા હોય છે. હવે ત્રીજા આદિ ભાગોમાં કેટલી કેટલી સત્તા હોય અને કઇ કઇ પ્રકૃતિઓ સત્તામાંથી નીકળી જાય તે આ ગાથામાં સ્પષ્ટ સમજાવે છે.

બીજા-ત્રીજા કષાયની ૮ વિના ત્રીજા ભાગે ૧૧૪ ની સત્તા હોય છે. નપુંસક વેદ વિના ચોથા ભાગે ૧૧૩ ની સત્તા હોય છે. સ્ત્રીવેદ વિના પાંચમા ભાગે ૧૧૨ ની સત્તા હોય છે. હાસ્યષટ્ક વિના છજ્ઞા ભાગે ૧૦૬ ની સત્તા હોય છે. પુરુષવેદ વિના સાતમા ભાગે ૧૦૫ ની સત્તા હોય છે. સંજ્વલન ક્રોધ વિના આઠમા ભાગે ૧૦૪ ની સત્તા હોય છે. સંજ્વલનમાન વિના નવમા ભાગે ૧૦૩ ની સત્તા હોય છે. સંજ્વલન માયા વિના દસમા ગુણસ્થાનકે ૧૦૨ ની સત્તા હોય છે.

નવમા ગુણસ્થાનકના બીજા ભાગથી દસમા ગુણસ્થાનક સુધી મોહનીયકર્મની પ્રકૃતિઓ સત્તામાંથી ક્ષય થતી જાય છે. જેમ જેમ સત્તામાંથી ક્ષય થતી જાય છે તેમ તેમ ઉપર-ઉપરના ભાગોમાં તેટલી તેટલી કર્મ પ્રકૃતિઓની સત્તા ઓછી ઓછી હોય છે. એમ કરતાં દસમા ગુણઠાણે ૧૦૨ની સત્તા થાય છે. ॥ ૨૯ ॥

सुहुमि दुसय लोहंतो, खीणदुचरिमेगसओ दुनिह्खओ । नवनवह चरमसमये, चउदंसणनाणविग्घंतो ॥ ३० ॥ (सूक्ष्मे द्विशतं लोभान्तः क्षीणद्विचरम एकशतं द्विनिद्राक्षयः । नवनवतिश्चरमसमये, चतुर्दर्शनज्ञानविघ्नान्तः)

शબ्દાર્થ- सुहुमि = સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાને, दुसय = એક્સો બેની સત્તા હોય છે, लोहंतो = સંજવલન લોભનો અંત થવાથી, खीणदुचरिम = ક્ષીણમોહ ગુણસ્થાનકના દ્વિચરમ સમય સુધી एगसओ = એક્સો એકની સત્તા હોય છે. दुनिद्दखओ = બે નિદ્રાનો ક્ષય થતાં, नवनवइ =નવ્વાશુની સત્તા, चरमसमये = છેલ્લા સમયે હોય છે, चउदंसणनाणविग्घंतो = ચાર દર્શનાવરણીય, પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, પાંચ અંતરાય એમ ૧૪ ની સત્તા ક્ષય થવાથી.

ગાથાર્થ- સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણઠાણે ૧૦૨ ની સત્તા હોય છે. તેમાંથી સંજ્વલન લોભની સત્તા જવાથી બારમાના દ્વિચરમ સમય સુધી ૧૦૧ ની સત્તા હોય છે. તેમાંથી બે નિદ્રાનો ક્ષય થવાથી બારમાના ચરમસમયે ૯૯ ની સત્તા હોય છે. તેમાંથી ચાર દર્શનાવરણીય, પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, અને પાંચ અંતરાય એમ કુલ ૧૪ ની સત્તાનો ક્ષય થવાથી (તેરમા ગુણઠાણે ૮૫ ની સત્તા હોય છે)॥ ૩૦ ॥

વિવેચન- નવમા ગુણસ્થાનકના છેલ્લા ભાગે સંજવલન માયાનો ક્ષય થવાથી દસમા ગુણસ્થાનક ૧૦૨ ની સત્તા હોય છે. તે દસમા ગુણઠાણાના અંતે સંજવલન લોભનો અંત થવાથી બારમા ગુણઠાણે ૧૦૧ ની સત્તા હોય છે. તે બારમા ગુણઠાણાના દિચરમ સમયે (ઉપાત્ત્ય સમયે) નિદ્રાદિક (નિદ્રા અને પ્રચલા)ની સત્તાનો ક્ષય થવાથી બારમા ગુણસ્થાનકના ચરમ સમયે ૯૯ ની સત્તા હોય છે. બારમા ગુણઠાણાના ચરમ સમયે ચાર દર્શનાવરણીય, પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, અને પાંચ અંતરાયકર્મની સત્તાનો ક્ષય થવાથી તેરમા ગુણઠાણે ૮૫ ની સત્તા હોય છે. જે આગળની ગાથામાં સમજાવે જ છે. ॥ ૩૦ ॥

पणसीइ सजोगि अजोगि, दुचिरमे देवखगइगंधदुगं । फासट्ठ वन्नरसतणु-बंधण-संघायपण निमिणं ॥ ३१ ॥ संघयण अधिर संठाण, छक्क अगुरुलहु चउ अपज्जत्तं । सायं व असायं वा, परित्तुवंगतिग सुसर नियं ॥ ३२ ॥

(पञ्चाशीतिस्सयोगिन्ययोगिनि द्विचरमे देवखगतिगन्धद्विकम् । स्पर्शाष्टक वर्णरसतनुबन्धनसंघातनपञ्चकनिर्माणम्) (संहननास्थिरसंस्थानषट्कागुरुलघुचतुष्कापर्याप्तम् । सातं वाऽसातं वा प्रत्येकोपाङ्गत्रिकसुस्वरनीचम्)

श्रश्हार्थ- पणसीइ = पंचासी प्रकृतिओ, सजोगि = सयोगी गुण्डाहाण्डो, अजोगिदुचिरमे = अयोगी गुण्डहाण्डाना द्वियरम समये, देवखगइगंधदुगं = देवद्विक्ष, जगतिद्विक्ष अने गंधिद्वक्ष, फासह = आह स्पर्श, वण्ण = वर्ण प, रस = रस प, तणु = शरीर प, बंधण = अंधन प, संघायपण = संघातन प, निमणं = निर्माण, संघयण = संघयण = संघयण इ, अधिर = अस्थिर घट्क, संहाणछक = संस्थान इ, अगुरुलहुच्छ = अगुरुल्ल चुच्छ यतुष्ठ, अपज्जत्तं = अपर्याप्त, सायं व असायं वा = साता अथवा असाता, परित्तुवंगितिग = प्रत्येक्ष त्रिक्ष तथा उपांगित्रिक, सुसरनियं = सुस्वर अने नीयगोत्र.

ગાથાર્થ= સયોગી ગુણઠાણે ૮૫ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે. તથા અયોગી ગુણઠાણાના દ્વિચરમ સમય સુધી ૮૫ ની સત્તા હોય છે. ત્યાં દ્વિચરમ સમયે દેવદિક, વિહાયોગતિદિક, ગંધદિક, સ્પર્શ આઠ, વર્ણ પાંચ, રસ પાંચ, શરીર ૫, બંધન પાંચ, સંઘાતન પાંચ, નિર્માણનામકર્મ, સંઘયણ છ, અસ્થિર ષટ્ક, સંસ્થાન છ, અગુરુલઘુ ચતુષ્ક, અપર્યાપ્તનામકર્મ, સાતા-અસાતા બેમાંથી એક, પ્રત્યેકત્રિક, ઉપાંગત્રિક, સુસ્વર, અને નીચગોત્ર. (એમ ૭૨ પ્રકૃતિની સત્તાનો ક્ષય થવાથી ચૌદમાના ચરમસમયે ૧૩ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે) ॥૩૧-૩૨॥

વિવેચન= 30 મી ગાથાના અંતે કહ્યા મુજબ ચક્ષુદર્શના-વરણીયાદિ ૧૪ પ્રકૃતિઓની સત્તા બારમા ગુણઠાણાના અંતે વિચ્છેદ પામે છે તેથી તેરમા ગુણઠાણે તથા ચૌદમા ગુણઠાણે પણ (ચૌદમા ગુણઠાણાના દ્વિચરમ સમય સુધી) ૮૫ની જ સત્તા હોય છે. તે ચૌદમા ગુણઠાણાના દ્વિચરમ સમયે નીચે મુજબ ૭૨ પ્રકૃતિઓની સત્તાનો વિચ્છેદ થાય છે તેથી શેષ ૧૩ પ્રકૃતિઓની સત્તા ચૌદમા ગુણઠાણાના ચરમ સમયે હોય છે. દ્વિચરમ સમયે જે ૭૨ પ્રકૃતિઓની સત્તાનો વિચ્છેદ થાય છે તે આ પ્રમાણે-

- ૨ દેવદ્વિક (દેવગતિ અને દેવાનુપૂર્વી).
- ૨ ખગતિદ્વિક (શુભ-અશુભ વિહાયોગતિ).
- ર ગન્ધદ્વિક (સુરભિ-દુરભિ ગંધ).
- ૮ સ્પર્શ આઠ (શીત-ઉષ્ણ-સ્નિગ્ધ-રૂક્ષ,ગુરુ-લઘ્-મૃદ્દ-કર્કશ).
- ૫ વર્શ પાંચ (કૃષ્ણ-નીલ-લોહિત-હાલિદ્ર-શ્વેત).
- ૫ રસ પાંચ (તિક્ત-કટ્ટ-કષાય-આમ્લ-મધુર).
- પ શરીર પાંચ (ઔદારિક-વૈક્રિય-આહારક-તૈજસ-કાર્મણ)
- પ બંધન પાંચ " " " " "
- પ સંઘાતન પાંચ " " " " "
- ૧ નિર્માણ નામકર્મ.
- ૬ સંઘયશ ષટ્ક. (વજૠષભનારાચ વગેરે).
- ૬ અસ્થિર ષટ્ક. (અસ્થિર-અશુભ-દુર્ભગ આદિ).
- ૬ સંસ્થાન ષટ્ક. (સમચતુરસ્ર વગેરે).
- ૪ અગુરુલઘુ ચતુષ્ક (અગુરુલઘુ-ઉપઘાત-પરાઘાત-ઉચ્છવાસ).
- ૧ અપર્યાપ્ત નામકર્મ.
- ૧ સાતા-અસાતાવેદનીયમાંથી ૧, (જે અનુદયવાળી હોય તે).
- ૩ પ્રત્યેકત્રિક (પ્રત્યેક-સ્થિર-શુભ)
- ૩ ઉપાંગત્રિક. (ઔદારિક અંગોપાંગ વગેરે).
- ર સુસ્વર નામકર્મ તથા નીચગોત્ર.

#### ७२

આ બોંતેર પ્રકૃતિઓની સત્તા ચૌદમા ગુણસ્થાનકના દ્વિચરમ સમયે નાશ પામે છે માટે ચૌદમા ગુણસ્થાનકના ચરમસમયે ૧૩ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે. જે આગળની ગાથાઓમાં સમજાવાશે. ॥ ૩૧-૩૨॥

> बिसयरिखओ य चरिमे, तेरस मणुयतसतिग जसाइजं । सुभगजिणुच्चपणिंदिय, सायासाएगयरछेओ ॥ ३३ ॥

(द्वासप्ततिक्षयश्च चरमे, त्रयोदश मनुजत्रसत्रिक यश आदेयम् । सुभगजिनोच्चपञ्चेन्द्रियसातासातैकतरच्छेदः)

शिष्टार्थ- विसयि थोंतेर प्रकृतिओनो, खओं= क्षय थवाथी, चिरिमें= यौदमाना यरमसमये, तेरस=तेर प्रकृतिओनी सत्ता, मणुयतस्तिग= मनुष्यित्रिक्ठ अने त्रसित्रिक्ठ, जसाइज्जं= यश अने आदेयनामक्रम्, सुभगजिण= सौलाव्य अने िश्वनामक्रम्, उच्च= उथ्यवोत्र, पणिंदिय= पंथेन्द्रियश्वति. सायासाएगयरछेओं= साता-असातामांथी कोर्धपण अक्नो छेट थाय छे.

ગાથાર્થ= ચૌદમા ગુણઠાણાના દિચરમ સમયે ૭૨ નો ક્ષય થવાથી ચરમ સમયે ૧૩ ની સત્તા હોય છે. તે આ પ્રમાણે-મનુષ્યત્રિક, ત્રસત્રિક, યશનામકર્મ, આદેયનામકર્મ, સૌભાગ્ય, જિનનામકર્મ, ઉચ્ચગોત્ર, પંચેન્દ્રિય જાતિ, અને સાતા અસાતા બેમાંથી એક, એમ ૧૩ ની સત્તાનો ચૌદમા ગુણઠાણાના ચરમ સમયે વિનાશ થાય છે. ॥ ૩૩ ॥

વિવેચન= જે જે પ્રકૃતિઓનો ચૌદમે ગુણસ્થાનકે ઉદય નથી. તે તે પ્રકૃતિઓની સત્તા ચૌદમા ગુણઠાણાના દ્વિચરમસમયે જ નાશ પામે છે. કારણકે અનુદયવતી પ્રકૃતિઓનું દલિક સ્તિબૂકસંક્રમ દ્વારા ચરમ સમયમાં ઉદયવતીમાં ભળી જાય છે. એટલે કે ઉદયવતી રૂપે જ ભોગવાય છે. માટે તેની પોતાના રૂપે સત્તા ચરમ સમયે હોતી નથી. માટે ૭૨ની સત્તાનો દ્વિચરમસમયે નાશ થાય છે. બાકીની ૧૩ જ પ્રકૃતિની સત્તા ચરમસમયે હોય છે.

3 મનુષ્યત્રિક (મનુષ્ય ગતિ, આનુપૂર્વી, અને આયુષ્ય), 3 ત્રસત્રિક (ત્રસ-બાદર-પર્યાપ્ત), યશનામકર્મ, આદેય, સૌભાગ્ય, જિનનામ, ઉચ્ચગોત્ર, પંચેન્દ્રિય જાતિ, સાતા-અસાતામાંથી એક એમ આ ૧૩ પ્રકૃતિઓની સત્તાનો ચૌદમા ગુજાઠાજ્ઞાના ચરમ સમયે નાશ થાય છે. પછી કર્મ રહિત થયેલા આ કેવલજ્ઞાની ભગવાન એક જ સમયની સમશ્રેજ્ઞીથી મોક્ષે જાય છે.

અહીં <u>૭૨ પ્રકૃતિઓનો</u> અનુદય હોવાથી તેની સત્તા જેમ દિચરમ સમયે નાશ પામે છે તેમ મનુષ્યાનુપૂર્વીનો પણ અનુદય જ છે. કારણકે ચારે આનુપૂર્વી ક્ષેત્રવિપાકી હોવાથી પોત-પોતાના ભવથી વિગ્રહગિત રૂપ ક્ષેત્રમાં જ ઉદયમાં આવનારી છે. ભવસ્થ જીવને તેનો વિપાકોદય હોતો નથી. તેથી તેની સત્તા પણ દિચરમસમયે ચાલી જવી જોઇએ. તે બાબત ગ્રંથકારથી મતાન્તર રૂપે આગળની ૩૪મી ગાથામાં જણાવે છે. II ૩૩ II

### नर अणुपुट्वि विणा वा, बारस चरिमसमयंमि जो खविउं। पत्तो सिद्धिं देविंदवंदियं नमह तं वीरं ॥ ३४ ॥

(नरानुपूर्वी विना वा, द्वादश चरमसमये य: क्षपयित्वा । प्राप्त: सिद्धिं देवेन्द्रवन्दितं नमत तं वीरम् )

शिष्टार्थ = नर अणुपुळि = भनुष्यानुपूर्वी, विणा = सिवाय, वा = अथवा, बारस = भार, चिरमसमयंमि = यरभसभयभां, जो = थे, खिवडं = भपावीने, पत्तो = पाभ्या, सिद्धिं = भोक्षपदिने, देविंदवंदियं = देवेन्द्रो वडे वंदायेला, (अथवा देवेन्द्रसूरिक्ष वडे वंदायेला) नमह = नभस्डार थाओ, तं वीरं = ते वीर भगवानने,

ગાથાર્થ= અથવા મનુષ્યાનુપૂર્વી વિના ચૌદમા ગુણઠાણાના ચરમ સમયે ૧૨ પ્રકૃતિઓની સત્તા ખપાવીને જે ભગવાન સિદ્ધિપદને પામ્યા છે, તે દેવેન્દ્રો વડે વંદાયેલા વીર ભગવાનને તમે નમસ્કાર કરો. ॥ ૩૪ ॥

વિવેચન= ઉપરની ગાથામાં ચૌદમા ગુણઠાણાના દ્વિચરમસમયે ૭૨ ની સત્તાનો ક્ષય અને ચરમસમયે ૧૩ની સત્તાનો ક્ષય કહેલ છે. આ ગાથામાં અથવા કહીને ગ્રંથકારશ્રી પોતે જ મતાન્તર જણાવે છે કે ઉપાન્ત્ય સમયે ૭૨ ની સાથે મનુષ્યાનુપૂર્વીની પણ સત્તાનો વિચ્છેદ થાય છે. તેથી ૭૩ની સત્તા જવાથી ચરમસમયે માત્ર ૧૨ની જ સત્તા

દ્વિતીય કર્મગ્રંથ

રહે છે. ત<u>ે ૧૨ પ્રકૃતિઓની સત્તાનો નાશ કરી જે પ્રભુ મહાવીરસ્વામી સિદ્ધિપદને પામ્યા છે, તે વીર ભગવાનને તમે નમસ્કાર કરો. તે વીર ભગવાન દેવેન્દ્રો વડે પણ વંદાયેલા છે.</u>

અહીં **देविंदवंदिअं** શબ્દ લખીને ગર્ભિત રીતે દેવેન્દ્ર અર્થાત્ દેવેન્દ્રસૂરિજી એમ પોતાનું નામ પણ કર્તા તરીકે સૂચવ્યું છે.

ચૌદમા ગુણસ્થાનકના દ્વિચરમસમયે ૭૩, અને ચરમસમયે ૧૨ પ્રકૃતિઓ સત્તામાંથી નાશ પામે છે આ હકીકત ગ્રંથકારશ્રી મતાન્તર રૂપે ૨જુ કરે છે. અને પોતાના અભિપ્રાયે દ્વિચરમસમયે ૭૨ અને ચરમસમયે ૧૩ની સત્તાનો નાશ જણાવે છે. તથા દિગંબર સંપ્રદાયને માન્ય "ગોમ્મટસાર" નામના ગ્રંથના કર્મકાષ્ડ્રમાં ગાથા ૩૪૧ માં પણ ચૌદમાના દ્વિચરમસમયે ૭૨ અને ચરમસમયે ૧૩ની સત્તા નાશ પામે છે. એમ લખ્યું છે. તે ગાથા આ પ્રમાણે છે.

#### अणुदयतदियं णीचमजोगिदुचरिमम्मि सत्तवोच्छिन्ना । उदयगबार णराणू तेरस चरिमम्हि वोच्छिना ॥ ३४१ ॥

શ્વેતાંબર આમ્નાયમાં કર્મગ્રંથકારશ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજીનો અને દિગમ્બર આમ્નાયમાં ગોમ્મટસારના કર્તા શ્રી નેમિચંદ્રસૂરિજીનો ૭૨ અને ૧૩ ની સત્તાનો વિચ્છેદ માનવામાં શો આશયવિશેષ હશે તે તથાવિધ ગુરુગમના અભાવથી બરાબર સમજાતું નથી. એટલે અહીં તત્ત્વ કેવલિગમ્ય જાણવું.

બીજા અને ત્રીજા કર્મગ્રંથમાં જે બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાના અધિકારનું વર્શન છે તથા બાસઠ માર્ગણા ઉપર જે બંધનું વર્શન છે. તે જ વર્શન દિગમ્બર આમ્નાયમાં ગોમ્મટસારના કર્મકાંડમાં બીજા અધિકારમાં ગાથા ૮૭ થી ૩૫૭ ગાથામાં છે.

# કઇ કઇ કર્મપ્રકૃતિના બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તા કયા કયા ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે તેનું યંત્ર

| કર્મપ્રકૃતિ             | બંધ               | ઉદય                   | ઉદીરણા                         | સત્તા .                                             |
|-------------------------|-------------------|-----------------------|--------------------------------|-----------------------------------------------------|
| જ્ઞાનાવરણીય-પ           | ૧થી૧૦             | ૧થી૧૨                 | ૧થી૧૨(ચરમા-<br>વલિકા વિના)     | <b>૧થી૧૨</b>                                        |
| દર્શનાવરણીય-૪           | ૧થી૧૦             | ૧થી૧૨                 | ૧થી૧૨<br>ચરમાવ. વિના           | <b>વથી ૧૨</b>                                       |
| નિદ્રા-પ્રચંલા          | ૧થી૮/૧            | ૧ થી ૧૨<br>ચરમસમયવિના | ૧થી૧૨<br>સમયાધિકાવલિકા<br>વિના | ૧થી૧૨માના<br>ઉપાન્ત્ય સમય<br>સુધી                   |
| થીષાહિત્રિક             | પહેલે અને<br>બીજે | ૧થી ૬                 | ૧થી ૬                          | ઉપશમશ્રેણીમાં ૧૧<br>સુધીક્ષપકશ્રેણીમાં<br>૯ા૧ સુધી. |
| સાતાવેદનીય              | ૧થી ૧૩            | ૧થી ૧૪                | ૧થી૬                           | ૧થી ૧૪                                              |
| અસાતાવેદનીય             | ૧થી૬              | ૧થી ૧૪                | ૧થી ૬                          | ૧થી ૧૪                                              |
| મિથ્યાત્વ<br>મોહનીય     | પહેલે જ           | પહેલે જ               | પહેલે જ<br>ચરમાવલિકા વિના      | ૧ થી ૧૧ સુધી.<br>ક્ષપ. ૪થી૭ સુધી                    |
| મિશ્ર મોહનીય            | ×                 | ત્રીજે                | ત્રીજે                         | ૧થી ૧૧ સુધી<br>ક્ષપ. ૪થી૭ સુધી                      |
| <b>સમ્પક્</b> ત્વમોહનીય | ×                 | ૪થી ૭ સુધી            | ૪થી ૭ સુધી                     | ૧ થી ૧૧ સુધી<br>ક્ષપ. ૪થી૭ સુધી                     |
| અનંતાનુબંધી-૪           | પહેલે-બીજે        | પહેલે-બીજે            | પહેલે-બીજે                     | ૧થી ૧૧ સુધી<br>ક્ષપ. ૪થી૭ સુધી                      |
| અપ્રત્યાખ્યા૦           | ૧થી૪ સુધી         | ૧થી ૪ સુધી            | ૧થી ૪ સુધી                     | ૧થી ૧૧ સુધી<br>ક્ષપ. ૯/૨ સુધી                       |
| પ્રત્યાખ્યાનીય-૪        | ૧થીપ સુધી         | ૧થી ૫ સુધી            | ૧થી ૫ સુધી                     | ૧થી ૧૧ સુધી<br>લાપ. ૯૨ સુધી                         |
| સંજ્વલનકોધ              | ૧થી૯૨ સુધી        | ૧થી૯ સુધી             | ૧થી૯ સુધી                      | ૧થી ૧૧ સુધી<br>ક્ષપ. ૯૭ સુધી                        |

| કર્મપ્રકૃતિ        | બંધ                        | ઉદય         | ઉદીરણા       | સત્તા                            |
|--------------------|----------------------------|-------------|--------------|----------------------------------|
| સંજ્વલનમાન         | ૧થી૯ ૩ સુધી                | ૧થી૯ સુધી   | ૧ થી ૯ સુધી  | ૧ થી ૧૧ સુધી                     |
|                    |                            |             |              | ક્ષય. ૯૮ સુધી                    |
| સંજ્વલનમાયા        | ૧થી૯ ૪ સુધી                | ૧થી૯ સુધી   | ૧થી ૯ સુધી   | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
|                    |                            |             |              | ક્ષપ. ૯૯ સુધી                    |
| સંજ્વલનલોભ         | ૧થી૯૫ સુધી                 | ૧ થી૧૦ સુધી | ૧ થી૧૦ સુધી  | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
|                    |                            |             | (ચરમાવ૦વિના) | ક્ષપ. ૧૦ગુણ સુધી                 |
| હા <b>સ્ય</b> -રતિ | ૧થી૮ સુધી                  | ૧થી૮ સુધી   | ૧ થી ૮ સુધી  | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
|                    | ·                          |             |              | ક્ષપ. ૯૫ સુધી                    |
| અરતિ-શોક           | ૧થી૬ સુધી                  | ૧થી૮ સુધી   | ૧થી૮સુધી     | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
| ભય-જુગુપ્સા        | ૧થી૮ સુધી                  | ૧ંથી ૮ સુધી | ૧થી૮ સુધી    | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
| પુરુષવેદ           | ૧થી૯ ૧સુધી                 | ૧થી૯ સુધી   | ૧થી૯ સુધી    | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
|                    |                            |             |              | ક્ષપ. ૯/૬ સુધો∤                  |
| સ્ત્રીવેદ          | પહેલે-બીજે                 | ૧થી૯ સુધી   | ૧ થી ૯ સુધી  | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
|                    | ગુહાઠાણે                   |             |              | ક્ષપ. ૯ દું સુધી                 |
| નપુસંકવેદ          | માત્ર પહેલે                | ૧થી૯ સુધી   | ૧થી ૯સુધી    | ૧થી ૧૧ સુધી                      |
|                    | ગુણઠાણે<br>ે               | 0           | 2 20 21 2140 | ક્ષપ. ૯/૩ સુધી<br>સંભવસત્તા-     |
| નરકાયુખ્ય          | પહેલે<br>ગુણઠાણે           | ૧થી ૪ સુધી  | ૧થી ૪ સુધી   | સભ્વસત્તા-<br>૧થી૧૧ સુધી         |
|                    | 35000                      |             |              | સદ્ભાવસત્તા<br>સં                |
|                    |                            |             |              | ૧થી ૭ સુધી                       |
| તિર્યંચાયુષ્ય      | પહેલે-બીજે                 | ૧થી ૫ સુધી  | ૧થી૫ સુધી    | સંભવસત્તા-                       |
|                    |                            |             |              | ૧ થી ૧૧ સુધી<br>સદ્ભાવસત્તા      |
|                    |                            |             |              | ૧થી ૭ સુધી                       |
| મનુષ્યાયુષ્ય       | ૧થી૪ સુધી                  | ૧ થી ૧૪     | ૧ થી ૬       | ૧ થી ૧૪                          |
| 9                  | (ત્રીજા વિના)              |             |              |                                  |
| દેવાયુષ્ય          | ૧થી૭ સુધી<br>(ત્રીજા વિના∋ | ૧થી ૪ સુધી  | ૧ થી ૪ સુધી  | વ થી ૧૧ સુધી                     |
| નરકગતિ             | પહેલે જ                    | ૧ થી ૪ સુધી | ૧ થી ૪ સુધી  | ઉપ.૧થી૧૧સુધી                     |
| <b>પરકર્યા</b> ત   | पुरुख "                    | ા વા ઠ સુપા | ા ગા જ સુધા  | કપ.૧થા હાસુયા<br>ક્ષપ.૧થી૯ ૧સુધી |
| L                  | 1                          | <u> </u>    | <u> </u>     |                                  |

| કર્મપ્રકૃતિ           | બંધ                     | ઉદય         | ઉદીરણા      | सत्ता                                   |
|-----------------------|-------------------------|-------------|-------------|-----------------------------------------|
| તિયંચગતિ              | પહેલે-બીજે              | ૧ થી પ સુધી | ૧ થી ૫ સુધી | ઉપ.૧થી૧૧સુધી<br>ક્ષપ.૧થી૯૧ સુધી         |
| મનુષ્યગતિ             | ૧થી૪ સુધી               | ૧થી૧૪ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી ૧૪ સુધી                             |
| દેવગત <u>િ</u>        | ૧થી૮ ૬ સુધી             | ૧થી ૪ સુધી  | ૧થી ૪ સુધી  | ૧ થી ૧૪ માના<br>ઉપાન્ત્ય સમય સુધી       |
| એકેન્દ્રિયજાતિ        | પહેલે જ                 | પહેલે-બીજે  | પહેલે-બીજે  | ઉ.વથીવવ સુધી<br>ક્ષ.વથી <i>૯</i> /વસુધી |
| <u>બેઇન્દ્રિયજાતિ</u> | પહેલે જ                 | પહેલે-બીજે  | પહેલે-બીજે  |                                         |
| તેઇન્દ્રિયજાતિ        | પહેલે જ                 | પહેલે-બીજે  | પહેલે-બીજે  |                                         |
| ચઉરિન્દ્રિયજાતિ       | પહેલે જ                 | પહેલે-બીજે  | પહેલે-બીજે  | 33                                      |
| પંચેન્દ્રિયજાતિ       | ૧થી૮૬ સુધી              | ૧થી૧૪ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧ થી ૧૪ સુધી                            |
| ઔદા.શ.નામ             | ૧થી૪ સુધી               | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧ થી ૧૪ માના<br>ઉપાન્ત્ય સમય સુધી       |
| વૈક્રિય.શ.નામ.        | ૧થી૮૬ સુધી              | ૧થી ૪ સુધી  | ૧થી ૪ સુધી  | ,,                                      |
| આહા.શ.નામ.            | સાતમે તથા<br>૮૬ભાગ સુધી | માત્ર છકે   | માત્ર છકે   | ,,                                      |
| તૈજસ શ.નામ.           | ૧થી૮ ૬ સુધી             | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | ,,                                      |
| કાર્મણ શ.નામ.         | ૧થી૮૬ સુધી              | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | 22                                      |
| ઔદા.અંગો.નામ.         | ૧થી૪ સુધી               | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | ,,,                                     |
| વૈ.અંગો.નામ.          | ૧થી૮૬ સુધી              | ૧થી૪ સુધી   | ૧થી ૪ સુધી  | 3.5                                     |
| આહા.અંગો.નામ.         | સાતમે તથા<br>૮૬ભાગસુધી  | માત્ર છકે   | માત્ર છકે   | ,,                                      |
| પાંચ બંધન             | ×                       | ×           | ×           | **                                      |
| પાંચ સંઘાતન           | ×                       | ×           | ×           | 27                                      |
| વજૠષભનારાચ            | ૧થી૪ સુધી               | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી૧૩ સુધી  | ,,                                      |
| ૠષભનારાચ              | પહેલે-બીજે              | ૧થી૧૧ સુધી  | ૧થી૧૧ સુધી  |                                         |
| નારાચ                 | પહેલે-બીજ               | ૧થી૧૧ સુધી  | ૧થી૧૧ સુધી  | •                                       |
| અર્ધનારાચ             | પહેલે-બીજે              | ૧થી ૭ સુધી  | ૧થી ૭ સુધી  | 23                                      |

|                          | <del>,</del>  |                    |                    | ·                 |
|--------------------------|---------------|--------------------|--------------------|-------------------|
| કર્મપ્રકૃતિ              | બંધ           | ઉદય                | ઉદીરણા             | સત્તા             |
| કીલિકા                   | પહેલે-બીજે    | ૧થી ૭ સુધી         | ૧થી ૭ સુધી         | ૧થી ૧૪ના          |
|                          |               |                    |                    | ઉપા૦ સમય સધી      |
| છેવટ્ટ                   | માત્ર પહેલેજ  | ૧થી ૭ સુધી         | ૧થી૭ સુધી          | 12                |
| સમચતુરસ્ર                | ૧થી૮ ૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| ન્યગ્રોધપરિમંડળ          | પહેલે-બીજે    | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | 19                |
| સાદિ                     | પહેલે-બીજે    | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| વામન                     | પહેલે-બીજે    | ૧થી,૧૩ સુધી        | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| દુબ્જ                    | પહેલે-બીજે    | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | 33                |
| હુંડક                    | માત્ર પહેલે જ | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| વર્ણ-(પાંચ)              | ૧થી૮ ૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | "                 |
| ગંધ-(બે)                 | ૧થી૮/૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| રસ (પાંચ)                | ૧થી૮/૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| સ્પર્શ (આઠ)              | ૧થી૮/૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ,,                |
| નરકાનુપૂર્વી             | માત્ર પહેલે   | ૧થી૪ સુધી          | પહેલે-ચોથ <u>ે</u> | ઉપ.૧થી૧૧સુધી      |
|                          |               | (બીજા-ત્રીજા વિના) | •                  | ક્ષપ.૧થી૯/૧સુધી   |
| તિર્યંચાનુપૂ <b>ર્વી</b> | પહેલે-બીજે    | ૧થી ૪ સુધી         | ૧ થી ૪             | ,,                |
|                          |               | (ત્રીજા વિના)      | (ત્રીજા વિના)      |                   |
| મનુષ્યાનુપૂર્વી          | ૧થી ૪ સુધી    | ૧થી ૪ સુધી         | ૧થી ૪              | ૧થી ૧૪ સુધી       |
|                          |               | (ત્રીજા વિના)      | (ત્રીજા વિના)      | મતાન્તરે ઉપાન્ત્ય |
|                          |               |                    |                    | સમય સુધી          |
| દેવાનુપૂર્વી             | ૧થી૮/૬ સુધી   | ,,                 | "                  | ૧થી ૧૪માના        |
| શુભવિહાયોગતિ             | ૧થી૮/૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | ઉપાત્ત્ય સમય સુધી |
| અશુભ-                    | પહેલે-બીજે    | ાવા કસુત્રા        | ાવાદિક સુપા        | ,,,               |
| અશુભ-<br>વિહાયોગતિ       | મહલ-બાજ       | .,                 | "                  | ,,                |
| પરાઘાત                   | ૧થી૮/૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         |                   |
| ઉચ્છ્વાસ                 | ૧થી૮ ૬ સુધી   | ૧થી૧૩ સુધી         | ૧થી૧૩ સુધી         | 31                |
|                          |               | 3                  |                    | 11                |

| કર્મપ્રકૃતિ      | બંધ         | ઉદય                 | ઉદીરણા      | સત્તા          |
|------------------|-------------|---------------------|-------------|----------------|
| આતપ              | માત્ર પહેલે | માત્ર પહેલે         | માત્ર પહેલે | ઉ.૧થી૧૧ સુધી   |
|                  |             |                     |             | ક્ષપ. ૧ થી ૯/૧ |
|                  |             |                     |             | સુધી           |
| ઉદ્યોત           | પહેલે-બીજે  | ૧થી૫ સુધી           | ૧થી પસુધી   | ,,             |
| અગુરુલઘુ         | ૧થી૮ં€ સુધી | ૧થી૧૩ સુધી          | ૧થી ૧૩ સુધી | ૧થી ૧૪માના     |
|                  |             |                     |             | ઉપાત્ત્ય સમય   |
|                  |             |                     |             | સુધી           |
| તીર્થંકરનામ      | ૪થી૮/૬ સુધી | તેરમે ચૌદમે         | તેરમે માત્ર | બીજા-ત્રીજા    |
|                  |             |                     |             | વિના સર્વત્ર   |
| નિ <b>ર્મા</b> ણ | ૧થી૮/૬ સુધી | ૧થી૧૩ સુધી          | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી ૧૪માના     |
| 1                |             |                     |             | ઉપાન્ત્ય સમય   |
|                  |             |                     |             | સુધી           |
| ઉપઘાત            | ૧થી૮/૬ સુધી | ૧થી૧૩ સુધી          | ૧થી ૧૩ સુધી | ૧થી ૧૪માના     |
|                  |             |                     |             | ઉપાન્ત્ય સમય   |
|                  |             |                     | <i>P</i>    | સુધી           |
| ત્રસ નામ         | ૧થી૮/૬ભાગ   | ૧થી૧૪ સુ <b>ત્ર</b> | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી ૧૪માના     |
|                  | સુધી        |                     |             | ચરમ સમય સુધી   |
| બાદર નામ         | ,           | ૧થી૧૪ સુધી          | ૧થી૧૩ સુધી  | ૧થી ૧૪માના     |
|                  |             |                     |             | ચરમ સમય સુધી   |
| પર્યાપ્ત નામ     | 2,5         | ૧થી૧૪ સુધી          | ૧થી૧૩ સુધી  | 22             |
| પ્રત્યેક નામ     | ૧થી૮/૬ ભાગ  | ૧થી ૧૩ સુધી         | ૧થી ૧૩ સુધી | ૧થી ૧૪માના     |
|                  | સુધી        |                     |             | ઉપાન્ત્ય સમય   |
|                  |             |                     |             | સુધી           |
| સ્થિર નામ        | ,,          | ૧થી ૧૩ સુધી         | ૧થી ૧૩ સુધી | 22             |
| શુભ નામ          | ,,          | ૧થી ૧૩ સુધી         | ૧થી ૧૩ સુધી | . ,,           |
| સૌભાગ્ય નામ      |             | ૧થી ૧૪ સુધી         | ૧થી ૧૩ સુધી | ૧થી ૧૪માના     |
|                  |             |                     |             | ચરમ સમય સુધી   |

| કર્મપ્રકૃતિ  | બંધ               | ઉદય         | ઉદીરણા                       | સત્તા                                   |
|--------------|-------------------|-------------|------------------------------|-----------------------------------------|
| . સુસ્વર નામ | ૧થી ૮૬ભાગ<br>સુધી | ૧થી ૧૩ સુધી | વથી ૧૩ સુધી                  | ૧ થી ૧૪ માના<br>ઉપાન્ત્ય સમય<br>સુધી    |
| આદેય નામ     | .,                | ૧થી ૧૪ સુધી | ૧થી ૧૩ સુધી                  | ૧ થી ૧૪ માના<br>ચરમ સમય સુધી            |
| યશનામ કર્મ   | ૧થી૧૦ સુધી        | ૧થી ૧૪ સુધી | ૧થી ૧૩ સુધી                  | "                                       |
| સ્થાવર       | માત્ર પહેલજ       | પહેલે-બીજે  | પહેલે-બીજે                   | ઉપ.૧થી૧૧સુધી<br>ક્ષપ.૧થી૯ ૧સુધી         |
| સૂક્ષ્મ      | માત્ર પહેલજ       | માત્ર પહેલે | માત્ર પહેલે                  | ઉપ.૧થી૧૧સુધી<br>ક્ષપ.૧થી૯ ૧સુધી         |
| અપર્યાપ્ત    | માત્ર પહેલજ       | માત્ર પહેલે | માત્ર પહેલે                  | ૧થી ૧૪ માના<br>ઉપાન્ત્ય સમય<br>સુધી     |
| સાધારણ       | માત્ર પહેલે જ     | માત્ર પહેલે | માત્ર પહેલે                  | ઉપ.૧થી૧૧સુધી<br>ક્ષપ.૧થી૯૧સુધી          |
| અસ્થિર       | ૧થી ૬ સુધી        | ૧થી ૧૩ સુધી | વથી ૧૩ સુધી                  | ૧ થી ૧૪ માના<br>ઉપાન્ત્ય સમય<br>સુધી    |
| અશુભ         | ૧થી ૬ સુધી        | ૧થી ૧૩ સુધી | ૧થી ૧૩ સુધી                  | ,,                                      |
| દૌર્ભાગ્ય    | પહેલે-બીજે        | ૧થી ૪ સુધી  | ૧થી ૪ સુધી                   | ,,                                      |
| દુસ્વર       | પહેલે-બીજે        | ૧થી ૧૩ સુધી | ૧થી ૧૩ સુધી                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| અનાદેય       | પહેલે-બીજે        | ૧થી ૪ સુધી  | ૧થી ૪ સુધી                   | 11                                      |
| અયશ          | ૧થી ૬ સુધી        | ૧થી ૪ સુધી  | ૧થી ૪ સુધી                   | ••                                      |
| નીચગોત્ર     | પહેલે-બીજે        | ૧થૃી ૫ સુધી | ૧થી ૫ સુધી                   | ,,                                      |
| ઉચ્ચગોત્ર    | ૧થી૧૦ સુધી        | ૧થી ૧૪ સુધી | ૧થી ૧૩ સુધી                  | ૧ થી ૧૪માના<br>ચરમ સ <b>મ</b> ય સુધી    |
| અંતરાય પાંચ  | વથી૧૦ સુધી        | ૧થી ૧૨ સુધી | ૧થી ૧૨ સુધી<br>ચરમાવલિકાવિના | ૧થી ૧૨ સુધી                             |

#### સત્તા સંબંધી વિશેષ અધિકાર

#### (૧) મિથ્યાદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક

પહેલા ગુણઠાણે વર્તતા જીવોમાં જ્ઞાનાવરણીય પ, દર્શનાવરણીય ૯, વેદનીય ૨, અને અંતરાયની પ, એમ ચાર કર્મોની સર્વે ઉત્તર પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે. પરંતુ **મોહનીય-આયુષ્ય-નામ** તથા **ગોત્રમાં** સર્વ ઉત્તરપ્રકૃતિઓ સત્તામાં હોય જ એવો નિયમ નથી. ઓછી-વધતી પણ સત્તામાં હોય છે. તેથી સર્વકર્મોની ઉત્તરપ્રકૃતિઓની સત્તાની સંખ્યા પણ જુદી જુદી બને છે.

- (૧) મોહનીય કર્મની સત્તા ૨૮-૨૭-૨૬ એમ ત્રણ જાતની હોય છે. જે જીવો ઉપશમ-ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ પામી પડીને પ્રથમ ગુણઠાણે આવ્યા છે તેઓએ ત્રણપુંજ કરેલા હોવાથી ૨૮ની સત્તા હોય છે. આ સત્તા પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ કાળ સુધી હોય છે. કારણકે પહેલે ગુણઠાણે આવ્યા પછી પ્રથમ સમયથી જ સમ્યક્ત્વમોહનીય અને મિશ્રમોહનીયની ઉદ્વલના કરવા માંડે છે, પલ્યોપમના ૧ અસંખ્યાતમા ભાગે સમ્યક્ત્વમોહનીયની ઉદ્વલના પૂર્ણ થાય છે અને ત્યારબાદ પલ્યોપમના બીજા અસંખ્યાતમા ભાગે મિશ્ર મોહનીયની ઉદ્વલના પૂર્ણ થાય છે. જ્યાં સુધી ઉદ્વલના ચાલુ હોય ત્યાં સુધી પ્રથમ ૨૮ ની સત્તા હોય છે. પલ્યોપમનો પ્રથમ અસંખ્યાતમો ભાગ ગયે છતે સમ્યક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના જ્યારે પૂર્ણ થાય ત્યારે તે એક પ્રકૃતિ વિના ૨૭ ની સત્તા હોય છે. અને પલ્યોપમનો બીજો અસંખ્યાતમો ભાગ ગયે છતે મિશ્રમોહનીયની પણ ઉદ્વલના જ્યારે પૂર્ણ થાય ત્યારે તે બન્ને પ્રકૃતિ વિના મોહનીયની ૨૬ ની સત્તા હોય છે. તથા સમ્યક્ત્વ ન પામેલા અનાદિ મિથ્યાત્વી જીવને પણ ૨૬ ની જ સત્તા હોય છે.
- (૨) આયુષ્યકર્મની બાબતમાં જયાં સુધી પરભવનું આયુષ્ય જીવ બાંધે નહિ ત્યાં સુધી એક જીવને એક આયુષ્યની (ઉદિતની) જ સત્તા હોય છે. પરભવનું આયુષ્ય બાંધ્યા પછી મૃત્યુ ન પામે ત્યાં સુધી બાંધેલું અને વેદાતું એમ બે આયુષ્યની સત્તા હોય છે. (પરંતુ જો મનુષ્યનો જીવ હોય અને મનુષ્ય આયુષ્ય જ પરભવનું બાંધ્યું હોય, તથા તિર્યંચનો જીવ હોય અને તિર્યંચાયુષ્ય જ પરભવનું બાંધ્યું હોય તો સજાતીય હોવાથી બદ્ધાયુને પણ એક જ આયુષ્યની સત્તા ગણાય છે. માટે વિજાતીય આયુષ્ય બાંધનારને જ બે આયુષ્યની સત્તા

દ્વિતીય કર્મગ્રંથ

હોય છે.) તથા ચારે ગતિના અનેકજીવોને સાથે વિચારીએ તો ચારે આયુષ્યની પણ સત્તા સમૂહને આશ્રયી ગણાય છે. પરંતુ આ સત્તા સમૂહ આશ્રિત હોવાથી સત્તાસ્થાનક કહેવાતું નથી.

(૩) નામકર્મમાં પહેલા ગુણઠાણે જિનનામકર્મ અને આહારકચતુષ્ક (આહારકશરીર-અંગોપાંગ-બંધન અને સંઘાતન)ની સત્તા જુદી જુદી હોય છે. કારણકે ચોથે ગુણઠાણે જઇ જિનનામ કર્મ બાંધી ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વવાળો બદ્ધનરકાયુષ્ય યુક્ત જીવ નરકમાં જતાં મિથ્યાત્વે આવે છે. માટે જિનનામની સત્તા પણ પહેલે ગુણઠાણે હોઇ શકે છે. તથા સાતમે ગુણઠાણે જઇ આહારક ચતુષ્ક બાંધી પડીને પહેલા ગુણઠાણે જીવ આવી શકે છે. તેને આશ્રયી આહારક ચતુષ્કની સત્તા પણ હોઇ શકે છે. પરંતુ એટલી ખાસ વિશેષતા છે કે જિનનામ તથા આહારક ચતુષ્ક આ બન્નેની જે જીવને સત્તા હોય છે તે જીવ પહેલા ગુણઠાણે આવતો નથી. પાંચમા કર્મગ્રંથમાં કહ્યું છે કે ''નોમચસંતે મિच્છો'' (ગાથા-૧૨). તેથી નામકર્મની જે ૯૩ પ્રકૃતિઓ છે. તેમાંથી એક જીવ આશ્રયી જિનનામ વિના ૯૨ની સત્તા હોઇ શકે છે. આહારક ચતુષ્ક વિના અને જિનનામ સહિત ૮૯ ની સત્તા હોઇ શકે છે. અને આ પાંચે પ્રકૃતિ જેઓએ બાંધી નથી તેઓને તે પાંચ વિના ૮૮ ની સત્તા હોઇ શકે છે.

જે જીવો પંચેન્દ્રિયમાંથી એકેન્દ્રિયમાં જાય છે તે જીવો નરકફિક-દેવિદ્વક-અને વૈક્રિયચતુષ્ક એમ કુલ ૮ પ્રકૃતિઓની (વૈક્રિયાષ્ટકની) ઉદ્વલના કરે છે. તેમાંથી એક પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ ગયે છતે પ્રથમ દેવિદ્વકની જ ઉદ્વલના પૂર્ણ થાય છે. પછી પલ્યોપમનો બીજો અસંખ્યાતમો ભાગ ગયે છતે શેષ ૬ ની ઉદ્વલના પૂર્ણ થાય છે. તેથી ૮૮ માંથી દેવિદ્વકની ઉદ્વલના થવાથી ૮૬ અને શેષ ૬ ની ઉદ્વલના થવાથી ૮૦ ની સત્તા હોય છે. (જુઓ કમ્મપયિડ, સંક્રમણકરણ ગાથા-૬૬)

તે ૮૦ ની સત્તા વાળો જીવ જ્યારે તેઉકાય અથવા વાઉકાયમાં જાય છે ત્યારે પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાશ કાળવડે મનુષ્યદિકની પણ ઉદ્વલના કરે છે. તેથી ૮૦ માંથી મનુષ્યદિક બાદ કરતાં ૭૮ ની પણ સત્તા હોય છે. આ પ્રમાશે કુલ ૯૨-૮૯-૮૮-૮૬-૮૦ અને ૭૮ એમ છ પ્રકારની સત્તા હોય છે.

(૪) ગોત્રકર્મમાં સામાન્યથી બન્ને ગોત્રકર્મ વારાફરતી બંધાતાં હોવાથી

|     |                                                     | मिध्य      | भू<br>इस् | मिथ्याद्देष्टि जुशस्यानड | ાનાક |        |     |       |     |             |
|-----|-----------------------------------------------------|------------|-----------|--------------------------|------|--------|-----|-------|-----|-------------|
| نړ. | કયા જીવને આશ્રયી                                    | <b>₽</b> . | พ่        | ب                        | :য়৾ | म्,    | આ.  | નામ   | ઓ.  | કુલ.        |
| ٠,  | વિજાતીય બદ્ધાયુ એક જીવાશ્રયી                        | 7          | ১         | સ                        | 2    | 35     | ત્ર | લ્ડ   | cs. | ተልተ         |
| n   | અબદ્ધાયુ એક જીવાશ્રયી અથવા                          | 2          | ১         | ત્ર                      | 2    | 25     | 9   | સ્ત્ર | א   | ८८४         |
|     | સજાતીય બદ્ધાયુ આશ્રયી                               |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| m   | જિનનામવાળા, અને આહારક વિનાના                        | 2          | ১         | ત્ર                      | 20   | 25     | ~   | ১১১   | א   | १४२         |
|     | વિ. બદ્ધાયુ એક જીવ આશ્રયી                           |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| ×   | જિનનામવાળા અને આહારક વિનાના                         | 7          | ১         | ક                        | 2    | 25     | ۍ   | 22    | א   | 489         |
|     | स० जदायु डे अजदायु એક क्थव आश्रयी                   |            |           |                          | •    |        |     |       |     |             |
| 2   | જિનનામ અને આહારક બન્ને વિનાના                       | 2          | ઇ         | ۍ                        | 2,   | 25     | ત્ર | 22    | ح   | 484         |
|     | વિ. બદ્ધાયુ એક જીવ આશ્રયી                           |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| w   | જિનનામ અને આહારક બન્ને વિનાના                       | 2          | ১         | જ                        | 2    | 25     | 9   | 22    | ત્ર | ०८४         |
|     | स० जदायु डे अजदायु अंड क्थव आश्रयी                  |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| 9   | સમ્પક્તમોહનીયની ઉદ્વલના થયા પછી                     | h          | ১         | જ                        | مد   | გ<br>გ | 'n  | 22    | 'n  | 980         |
|     | વિ. બદ્ધાયુ એક જીવ આશ્રયી                           |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| V   | सम्पङ्त्वमोडनीयनी उद्दवसना थया पछी                  | 2          | ১         | ક                        | 2    | ક્ક    | ٠   | 22    | 'n  | <b>13</b> 6 |
|     | <ul><li>स० जदायु डे अजदायु ओड क्वव आश्रयी</li></ul> |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| บ   | मिश्रनी उद्वलना थया पछी                             | ት          | ઝ         | સ                        | 2    | સ્ક    | ત્ર | 22    | ત્ર | 13¢         |
|     | વિ. બદ્ધાયુ એક જીવ આશ્રયી                           |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| ဝီ  | मिश्रनी उद्वलना थया पछी सठ भद्धायु                  | 2          | ઇ         | دم                       | 2    | ક્ટ    | Ъ   | 22    | ۲   | 136         |
|     | અથવા અબદ્ધાયુ એક જીવ આશ્રયી                         |            |           |                          |      |        |     |       |     |             |
| 1   |                                                     |            |           |                          |      |        |     | Ţ     |     |             |

|                |                                                                                                             | 1      |            |        |                 |            |      |            |        |               |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------|--------|-----------------|------------|------|------------|--------|---------------|
| نړ.            | કયા જીવને આશ્રયી                                                                                            | શા.    | ui         | نۍ     | ·র <sup>:</sup> | <u>H</u> , | સ.   | નામ        | ગો.    | કુલ.          |
| 9              | અનાદિ મિય્યાત્વી વિ. બધ્ધાયુ આશ્રયી                                                                         | 2'     | ઇ          | רט     | 2               | કર         | ઝ    | 22         | ۍ      | 436           |
| 9              | अनाहि मिथ्यात्वी २० जद्धायु अथवा                                                                            | 7      | ১          | 'n     | 2               | ड<br>र     | م    | 22         | સ      | 2eb           |
|                | અબધ્યાયુ આશ્રયી                                                                                             |        |            |        |                 |            |      |            |        |               |
| 93             | દેવદિકની ઉદ્વલના કર્યા પછી                                                                                  | 2      | ১          | cv     | خج              | 32         | ď    | 37         | 'n     | 939           |
|                | વિ. બધ્ધાયુ ૧ જીવ આશ્રયી                                                                                    |        | -          |        |                 |            |      |            |        |               |
| & B            | દેવદ્વિકની ઉદ્વલના કર્યા પછી સજા૦                                                                           | 2      | ১          | 'n     | بح              | 8          | ٩    | 37         | U,     | 3Eb           |
| X.1.000        | બદ્ધાતે અથવા અબધ્ધાયુ ૧ જીવ આશ્રયી                                                                          |        |            |        |                 |            |      |            |        |               |
| م<br>ا         | વૈકિયાષ્ટકની ઉદ્વલના કર્યા પછી                                                                              | 2'     | ১          | ď      | مح              | 3          | 4    | 07         | ιν     | 434           |
|                | वि. अध्याय १ क्थव आश्रयी                                                                                    |        |            |        |                 |            | •    |            |        |               |
| a,             | વેકિયાષ્ટકની ઉદ્વલના કર્યા પછી સજા૦                                                                         | 2      | ১          | אי     | 2               | 3.5        | 4    | 07         | ς,     | 430           |
|                | भद्धात अवदा अभक्षात १ क्रव आश्वर्या                                                                         |        | ********** |        |                 |            |      |            |        |               |
| 6.6            | તેઉ-વાઉમાં ઉચ્ચગોત્રની ઉદ્દવલના                                                                             | 2      | ১          | א      | 2               | 32         | ь    | 07         | 6      | りょし           |
|                | બાદ બધ્ધાયુ કે અબધ્ધાયુ એમ બન્નેને                                                                          |        |            | į      |                 |            |      |            |        |               |
| 26             | તેઉ-વાઉમાં મનુષ્યદ્વિકની ઉદ્દવલના                                                                           | 2      | ט          | א      | مح              | રહ         | ب    | 26         | س      | <b>の</b> と    |
|                | બાદ બધ્ધાયુ કે અબધ્ધાયુ એમ બન્નેને                                                                          |        |            |        |                 |            |      |            |        |               |
|                | પહેલા ગુષ્ટાઠાથે ઉપર મુજબ સત્તાસ્થાનો હોઇ શકે છે.                                                           | ૫૭ હૃા | ર મુજલ     | 1 सतार | થાનો હે         | ફાક લા     | . છે |            |        |               |
| ۔۔۔            | ૧૨૭, ૧૨૯, ૧૩૦, ૧૩૧, ૧૩૬, ૧૩૭, ૧૩૮, ૧૩૯, ૧૪૦, ૧૪૧, ૧૪૨, ૧૪૪, ૧૪૫, અબધ્યાયુને જે જે સતા હોય છે                | ે, ૧૩૯ | ;, 98C     | , ૧૪૧  | , 982,          | , 988,     | ૧૪૫, | भिक्षसा    | જ<br>ભ | જે સતા હોય છે |
| ر <del>د</del> | તે તે સજાતીય બઘ્ધાયુને પણ જાણી લેવી. તથા તેઉ-વાઉમાં પ્રથમ ઉચ્ચગોત્રની અને પછી મનુષ્યક્રિકની ઉદ્વલના થાય છે. | તેઉ-૦  | ાઉમાં ∶    | પથમ ઉ  | स्राजीत्र       | તી અને     | તુકા | भनुष्यद्वि | કની ઉદ | ્વલના થાય છે. |
| <u> </u>       | (જુઓ કમ્મપયડિ સંક્રમ કરણ ગાથા-૬૭)                                                                           |        |            |        |                 |            |      |            |        |               |
|                |                                                                                                             |        |            |        |                 |            |      |            |        |               |

ર ની સત્તા હોય છે. પરંતુ જયારે જીવ તેઉકાય-વાઉકાયમાં જાય છે ત્યારે પલ્યોપમનો અસંખ્યાતમો ભાગ જાય ત્યારે ઉચ્ચગોત્રની પણ ઉદ્વલના કરે છે. તેથી શેષ ૧ માત્ર નીચગોત્રકર્મની જ સત્તા હોય છે. આ પ્રમાણે ચારકર્મોમાં સત્તાનો તફાવત હોવાથી આઠે કર્મો ની સત્તા પહેલે ગુણઠાણે આ પ્રમાણે જુદી જુદી હોઇ શકે છે. (જુઓ ચિત્ર પૃષ્ઠ ૧૧૭ ૧૧૮)

#### (૨) સાસ્વાદન સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનક

આ ગુણસ્થાનક ઉપશમ સમ્યક્ત્વથી પડતા જીવને જ આવે છે. ત્યાં જ્ઞાનાવરણીય પ, દર્શનાવરણીય ૯, વેદનીય ૨, મોહનીય નિયમા ૨૮, ગોત્રકર્મ ૨, અને અંતરાયકર્મ ૫, એમ છ કર્મની સત્તા નિશ્ચિત સંખ્યામાં જ હોય છે. ફક્ત આયુષ્ય અને નામકર્મમાં જ તફાવત છે. તે આ પ્રમાણે-ચાર ગતિના અનેક જીવો જો લઇએ તો ચારે આયુષ્યની સત્તા, વિજાતીય બદ્ધાયુ ૧ જીવને બે આયુષ્યની સત્તા, સજાતીય બદ્ધાયુ અને અબદ્ધાયુને માત્ર એક જ આયુષ્યની સત્તા હોય છે. નામકર્મમાં જો આ જીવ સાતમે જઇ આહારક બાંધીને આવ્યો હોય તો ૯૨ અને જો આહારક બાંધ્યા વિના પડેલ હોય, અથવા સાતમે ગયેલ જ ન હોય. તેવા જીવને આહારક ચાર વિના ૮૮ની સત્તા હોય છે. જિનનામકર્મ તો બીજે-ત્રીજે ગુણઠાણે સત્તામાં હોતું જ નથી. તેથી આઠે કર્મોની સત્તા આ પ્રમાણે બને છે.

|     | સાસ્વા                                                 | દન    | ગુણ | ાસ્થા | નક  |    |      |     |     |      |
|-----|--------------------------------------------------------|-------|-----|-------|-----|----|------|-----|-----|------|
| નં. | કયા જીવને આશ્રયી                                       | જ્ઞા. | ٤.  | વે.   | મો. | આ. | નામ. | ગો. | અં. | કુલ. |
| ૧   | આહારકવાળા બદ્ધાયુ ૧ જીવને                              | 7     | Y   | ચ     | ૨૮  | ર  | ૯૨   | સ   | પ   | ૧૪૫  |
| ર   | આહારકવાળા અબદ્ધાયુ ૧ જીવને<br>અથવા સજાતીય બદ્ધાયુને    | પ     | ૯   | iV    | ૨૮  | વ  | ૯૨   | ૨   | પ   | ૧૪૪  |
| ry  | આહારક <mark>વિનાના</mark> વિ. બદ્ધાયુ<br>૧ જીવને       | પ     | ઇ   | (V    | ૨૮  | સ  | ۷٤   | ૨   | પ   | ૧૪૧  |
| 8   | આહારક વિનાના અબદ્ધાયુ ૧<br>જીવને અથવા સજાતીય બદ્ધાયુને | પ     | ٢   | (V    | ૨૮  | ૧  | ۷۷,  | ર   | પ*. | ૧૪૦  |

અહીં ૧૪૩ ની સત્તા ચારે ગતિના અનેક જીવો સાથે લેવાથી ૪ આયુષ્ય સાથે ગણીને હોય છે. પરંતુ તેને સત્તાસ્થાન કહેવાતું નથી તથા એક જીવને કદાપિ ૧૪૩ ની સત્તા કોઇ પણ ગુણઠાણે સંભવતી નથી.

#### (૩) મિશ્રદેષ્ટિ ગુણસ્થાનક-

ત્રીજા મિશ્રદેષ્ટિ ગુણસ્થાનકે જ્ઞાનાવરણીય ૫, દર્શનાવરણીય ૯, વેદનીય ૨, ગોત્રકર્મ ૨, અને અંતરાયકર્મ ૫, એમ કુલ પાંચ કર્મોની સત્તા નિયત જ હોય છે. બાકીના મોહનીય, આયુષ્ય અને નામકર્મ એમ ત્રણ કર્મોની સત્તા ઓછી વધતી હોય છે તે આ પ્રમાણે-

મોહનીયકર્મની ૨૮-૨૭-૨૪ એમ ત્રણ જાતની સત્તા હોય છે. જે જીવો ઉપશમ-ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ પામી પડીને ત્રીજે આવે છે. તેઓને ત્રણે પુંજની સત્તા હોવાથી ૨૮, પહેલા ગુણઠાણે જઇ સમ્યક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના કર્યા પછી મિશ્ર મોહનીયની ઉદ્વલના કરતાં કરતાં પહેલેથી ત્રીજે આવે તેવા જીવને સમ્યક્ત્વ મોહનીય વિના ૨૭, અને ચોથા આદિ ગુણઠાણે અનંતાનુબંધીની વિસંયોજના કરીને ઉપરના ગુણઠાણેથી ત્રીજે આવનારને ચાર અનંતાનુબંધી વિના ૨૪ની સત્તા પણ હોય છે. એમ ૨૮-૨૭-૨૪ હોય છે.

આયુષ્યકર્મમાં સર્વજીવો સાથે લઇએ તો ચારે આયુષ્ય ગણવાથી ચારની સત્તા કહેવાય છે. પરંતુ તેને સત્તાસ્થાનક કહેવાય નહીં તથા વિજાતીય બદ્ધાયુ એક જીવને આશ્રયી બે આયુષ્યની સત્તા, અને સજાતીય બદ્ધાયુ તથા અબદ્ધાયુ એક જીવને આશ્રયી એક આયુષ્યની સત્તા હોય છે.

નામકર્મમાં આહારક બાંધીને પતિત થયેલા જીવને ૯૨, આહારક બાંધ્યા વિના પતિત થયેલાને, અથવા પહેલા ગુણઠાણેથી આવેલા જીવને ૮૮ની સત્તા હોય છે. ત્રીજા ગુણઠાણે જિનનામની સત્તા હોતી નથી હવે આઠે કર્મોની સત્તા ત્રીજે ગુણઠાણે જોઇએ.

|     | मि                            | શ્ર   | ુણ <del>ર</del> | થાનક | is . | <del>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , </del> |          |     | <del>,</del> |     |
|-----|-------------------------------|-------|-----------------|------|------|---------------------------------------------------|----------|-----|--------------|-----|
| નં. | કયા જીવને આશ્રયી              | જ્ઞા. | દ૦              | વે૦  | મો૦  | આ.                                                | ના.      | ગો. | અં.          | કુલ |
| ٦   | અનંતા૦ અને આહારકવાળા          | પ     | 6               | ર    | २८   | ર                                                 | ૯૨       | ર   | પ            | ૧૪૫ |
|     | વિજાતીય બદ્ધાયુ ૧ જીવને       |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
| 3   | અનંતા૦ અને આહારકવાળા          | ય     | ૯               | ર    | ૨૮   | ٩                                                 | સ<br>હ   | יאו | પ            | १४४ |
|     | સજાતીય બદ્ધાયુ અને અબદ્ધાયુને |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
| ૩   | અનંતા૦ વિના આહારકવાળા         | 7     | ٢               | ર    | २४ , | N                                                 | ૯૨       | ર   | પ            | ૧૪૧ |
|     | વિજાતીય બદ્ધાયુ ૧ જીવને       |       |                 |      | į    |                                                   |          |     |              |     |
| ૪   | અનંતા૦ વિના આહારવાળા          | પ     | ٤               | ર    | ૨૪   | ٩                                                 | હર       | ર   | પ            | १४० |
|     | સજાતીય બહાયુ તથા              |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
|     | અબહાયુ ૧ જીવને                |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
| પ   | અનંતાવાળા, આહારક વિનાના       | પ     | ૯               | ર    | ૨૮   | ર                                                 | 66       | ર   | પ            | ૧૪૧ |
|     | વિજાતીય બદ્ધાયુ ૧ જીવને       |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
| ξ   | અનેતા૦વાળા આહાર વિનાના        | પ     | ૯               | ર    | २८ : | ૧                                                 | ८८       | ર   | પ            | १४० |
| 1   | સજાતીય બદ્ધાયુ અને            |       |                 |      |      |                                                   | i        |     |              |     |
|     | અબદ્ધાયુ ૧ જીવને              |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
| 9   | અનંતા૦ વિના, આહારક            | પ     | ૯               | ર    | ૨૪.  | بې                                                | ८८       | ર   | પ            | १३७ |
|     | વિના વિજાતીય બદ્ધાયુ ૧ જીવને  |       |                 |      |      |                                                   | <u>.</u> |     |              |     |
| ۷   | અનંતા૦ વિના આહારવિનાના        | ય     | ૯               | ર    | ૨૪   | 9                                                 | ८८       | ર   | પ            | १उ६ |
|     | સજાતીય બહાયુ                  |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
|     | તથા અબદ્ધાયુને                |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
| 6   | સમ્યક્ત્વની ઉદ્વલના કરી       | પ     | ૯               | ૨    | ૨૭   | N                                                 | ८८       | રે  | પ            | १४० |
|     | ત્રીજે આવનાર વિજાતીય બદ્રાયુન |       |                 |      |      |                                                   |          |     | L_           |     |
| ૧૦  | `                             | પ     | ૯               | 5    | ૨૭   | 9                                                 | 66       | ર   | પ            | १३७ |
|     | ત્રીજે આવનાર સજાતીય           |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |
|     | બહાયુ અને અબહાયુને            |       |                 |      |      |                                                   |          |     |              |     |

પહેલે ગુણઠાણે જઇ સમ્યક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના કરી ત્રીજે આવનાર જીવને આહારકની સત્તા હોતી નથી. સાતમે જવા છતાં આહારક ન બાંધનારને તો સત્તા હોતી જ નથી, અને બાંધીને પડનારને પણ અવિરતિ પ્રત્યયિક આહારકની ઉદ્વલના પ્રથમ થતી હોવાથી સમ્યક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના પૃર્શ કરતાં પહેલાં આહારક સત્તામાંથી નીકળી જ જાય છે. માટે સમ્યક્ત્વ મોહનીયના ઉદ્વલકને નામકર્મની ૮૮ની જ સત્તા હોય છે.

#### (૪) અવિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનક-

અહીં ઉપશમ, ક્ષયોપશમ, તથા ક્ષાયિક એમ ત્રિવિધ સમ્યક્ત્વ હોય છે. ત્યાં ઉપશમ સમ્યક્ત્વવાળાને દર્શનત્રિકનો નિયમા ઉપશમ હોય છે અને અનંતાનુબંધી ૪ નો અનાદિ મિથ્યાત્વી પ્રથમ ઉપશમ પામે ત્યારે ક્ષયોપશમ અને શ્રેણીમાં વિસંયોજના અથવા ઉપશમ હોય છે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વીને દર્શન સપ્તકનો નિયમા ક્ષય હોય છે. ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વવાળો જીવ સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો વેદક જ હોય છે. અનંતાનુબંધીના ક્ષયોપશમવાળો, વિસંયોજનાવાળો, અથવા ક્ષાયિક પામતાં ક્ષયવાળો પણ હોય છે. મિથ્યાત્વ મોહનીય અને મિશ્રમોહનીયનો ક્ષયોપશમ અથવા ક્ષય હોય છે. તેથી (૧) ઉપશમવાળાને ૨૮/૨૪, ક્ષાયિકવાળાને ૨૧, અને ક્ષયોપશમવાળાને ૨૮/૨૪/૨૩/૨૨ ની સત્તા હોય છે.

નામકર્મમાં ૯૩/૯૨/૮૯/૮૮ એમ ચાર સત્તાસ્થાનક હોઇ શકે છે. સાતમે જઇ આહારક બાંધીને આવનારને તે સત્તામાં હોય, અન્યને ન હોય, સત્તામાં જિનનામ પણ ચોથે સર્વને બંધાતું નથી, જેને બંધાય તેને હોય, અને ન બંધાય તેને ન હોય, તેથી ઉપર મુજબ ચાર સત્તા સંભવે છે.

આયુષ્યકર્મમાં સર્વત્ર વિજાતીય બદ્ધાયુને બે, અને સજાતીય બદ્ધાયુને તથા અબદ્ધાયુને ફક્ત એક જ આયુષ્યની સત્તા હોય છે. તેથી આઠ કર્મોની સત્તા આ પ્રમાણે બને છે. (જુઓ કોષ્ટક પૃષ્ઠ ૧૨૩/૧૨૪/૧૨૫)

આ પ્રમાણે ચોથે ગુણઠાણે ૧૩૩ થી ૧૪૬ સુધીનાં ૧૪૩ વિના કુલ ૧૩ સત્તાસ્થાન હોય છે. ક્ષાયિક પામતા જીવો મનુષ્ય જ હોય છે તેને પૂર્વે જુદા જુદા ચારે આયુષ્ય બાંધેલાં હોઇ શકે છે. અથવા અબદ્ધાયુ પણ હોઇ શકે છે. પરંતુ જિનનામની સત્તાવાળાને જો આયુષ્ય બાંધેલું હોય તો દેવ અથવા નરકનું જ બાંધેલું હોય છે. સજાતીય બાંધેલું સંભવતું નથી.

|            | અવિરત સમ્પગ્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનક         | 22    | ਰੂ<br>ਨੂੰ | स्थानः          |      |         |         |        |      |              |   |
|------------|--------------------------------------|-------|-----------|-----------------|------|---------|---------|--------|------|--------------|---|
|            | કથા જીવને                            | જ્ઞા. | wi        | ્ <del>ઇ</del>  | Ħ.   | रू<br>इ | नाभ     | ગોત્ર. | ઝંત. | કુલ.         |   |
| મોહ. ૨૮, • | નામ ૯૩, વિ. બધ્ધાયુ ૧ જીવ            | 5     | ઇ         | 'n              | 28   | w       | દુર     | 134    | مح   | 485          |   |
| મોહ. ૨૮, ૧ | નામ ૯૩, અબધ્યાયુ અથવા સ. બદ્ધાયુને   | તે    | ა,        | o               | 35   | ٠       | S       | ~      | 2    | <b>ስ</b> Ձ b |   |
| મોહ. ૨૮,   | નામ ૯૨, વિ. બધ્ધાયુને                | 2     | ১৩        | יה              | 35   | o,      | S       | 'n     | 2    | <b>ስ</b> ዴ ቴ | , |
| મોહ. ૨૮,   | નામ ૯૨, સજા૦ બધ્ધાયુ તથા અબધ્ધાયુને  | 2     | ১         | N               | 25   | ب       | ડ       | n      | 2    | 226          |   |
| મોહ. ૨૮,   | નામ ૮૯, બધ્ધાયુને                    | 2     | ১         | n'              | 35   | بى      | 2)      | 132    | 2    | <b>2</b> & b |   |
| મોહ. ૨૮, ૧ | નામ ૮૯, અબધ્યાયુને                   | ₹'    | Ŋ         | رد              | 25   | δ,      | 2)7     | ω      | 20   | 489          |   |
| મોહ. ૨૮,   | નામ ૮૮, વિ. બધ્ધાયુને                | h     | ১         | N               | 36   | ~       | 22      | w      | 2    | <b>626</b>   | , |
| મોહ. ૨૮,   | નામ ૮૮, સજા. બધ્ધાયુ અથવા અબધ્ધાયુને | 2     | ১         | ٦.              | 25   | b       | 22      | સ      | 2    | O.R. b       |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૯૩, બધ્ધાયુને                    | 2     | Ŋ         | ر<br>د          | १२   | م       | ဗ္ဗ     | o,     | 2    | <b>३</b> ८७  |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૯૩, અબધ્ધાયુને                   | 2     | コ         | જ               | 28   | 9       | દુ      | W      | 2    | b& b         |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૯૨, વિજા. બધ્ધાયુને              | 24    | ઇ         | ક               | કશ્ર | 137     | بې<br>ئ | ΩŽ     | ੜੇ   | <b>h</b> 2b  |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૯૨, સજા. બધ્ધાયુ તથા અબધ્ધાયુને  | 7     | ン         | ક               | કશ્ર | 4       | લ્ડ     | بور    | 2    | Olb          |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૮૯, બધ્ધાયુને                    | 2'    | ઇ         | Cr <sup>2</sup> | 58   | æ       | 22      | w      | 2,   | 2eb          |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૮૯, અબધ્ધાયુને                   | 21    | り         | 'n              | ८४   | ન       | 22      | ď      | 2    | ଚଛଃ          |   |
| મોહ. ૨૪,   | નામ ૮૮, વિજા. બધ્ધાયુને              | 2'    | ১১        | οv              | કશ્ર | ક       | 22      | ત      | 2    | હૃદ્દ        |   |
|            |                                      | •     |           |                 |      |         |         |        |      |              |   |

|                  | કયા જીવને                                       | શા. | wi | ئن ، | (#<br>      | આયુ. નામ. | म्भ | ોત્ર. | અંત. | કુલ. |   |
|------------------|-------------------------------------------------|-----|----|------|-------------|-----------|-----|-------|------|------|---|
| મોહ. ૨૪, નામ     | નામ ૮૮, સજા. બધ્ધાયુ તથા અબધ્ધાયુને             | ٦   | ১৩ | (A)  | ८२          | ہے        | 22  | יט    | 2    | ૧૩૬  |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | મોહ. ૨૩, નામ ૯૩, બધ્ધાયુને                      | 2,  | ১৩ | n,   | ج<br>ق      | w         | z   | بور   | 2    | 489  |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | મોહ. ૨૩, નામ ૯૩, અબધ્યાયુને                     | 2*  | ಶ  | o    | 83          | 6         | ၉၃  | w     | 2    | 026  |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | મોહ. ૨૩, નામ ૯૨, વિજા. બધ્યાયુને                | 2   | ಶ  | ov   | 23          | œ         | ઝ   | w     | 2    | 980  |   |
| क्षायिक पामतां   | ક્ષાયિક પામતાં મોહ. ૨૩, નામ ૯૨, સજા.            | 2'  | ઇ  | n    | કર          | سي        | ८५  | w     | 2    | 136  |   |
| મનુષ્યાયુના બંધ  | મનુષ્યાયુના બંધકને, તથા અબધ્ધાયુને              |     |    |      |             |           |     |       |      |      |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | ક્ષાયિક પામતાં મોહ. ૨૩, નામ ૮૯, બધ્ધાયુને       | 2   | ১৩ | رب   | ب<br>ق      | W         | 2)  | n     | 2    | 439  |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | ક્ષાયિક પામતાં મોહ. ૨૩, નામ ૮૯, અબધ્યાયુને      | 2   | ১৩ | Cr'  | ы<br>19     | ب         | 27  | رن    | ک    | વરક  |   |
| ક્ષાયિક પામતાં મ | થાયિક પામતાં મોહ. ૨૩, નામ ૮૮, વિજાતીય બધ્યાયુને | 7   | ਪ  | יט   | ы<br>10     | ω         | 22  | LV2   | 2    | 400  |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | ક્ષાયિક પામતાં મોહ. ૨૩, નામ ૮૮, યુગલિક સજા.     | 2*  | ಶ  | م    |             | ٩         | 77  | מ     | 2"   | વલત  | _ |
| મનુષ્યાયુના બંધ  | મનુષ્યાયુના બંધકને, તથા અબધ્ધાયુને              |     |    |      |             |           |     |       |      |      | _ |
| ક્ષાયિક પામતાં   | ક્ષાયિક પામતાં મિશ્ર ક્ષય કર્યા પછી મોહ.        | 2,  | ১৩ | G,   | 22          | או        | I   | n     | 2    | 980  |   |
| રર, નામ ૯૩       | નામ ૯૩, બધ્ધાયુ જીવને                           |     |    |      |             |           |     | ···   |      |      |   |
| ક્ષાયિક પામતાં   | ક્ષાયિક પામતાં મિશ્ર ક્ષય કર્યા પછી             | 2   | ১৩ | o    | 25          | ىق        | g   | 2     | 7    | 136  |   |
| મોહ. ૨૨, ના      | નામ ૯૩, અબધ્ધાયુ જીવને                          |     |    |      |             |           |     |       |      |      |   |
| મોહ. ૨૨, ના      | નામ ૯૨, વિજા. બધ્ધાયુને                         | 2,  | ১৩ | w    | ر<br>د<br>د | ردا       | S   | n     | 2*   | 136  |   |
|                  |                                                 |     | ĺ  |      | Ì           |           | t   | 1     | Ī    |      |   |

|                                                         |                                          | 19          |         | તાત. જાત. | કુલ.          |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------|---------|-----------|---------------|
| 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                   | رب<br>ربر                                | ه<br>د<br>د | אי      | 2         | 7)<br>50<br>5 |
|                                                         | -                                        | -           |         |           |               |
| ر الله الله الله الله الله الله الله الل                | ر<br>ج<br>ج                              | 22          | .52     | 2         | ૧૩૬           |
| ાર્યને                                                  | 7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7. | 22          | (3)     | 2         | ે તેદક        |
|                                                         | رد)                                      | 22 3        | 02      | ادح       | heb           |
| નામ ૮૮, સજા. યુગાલક પ્રાપ્ત જિલ્લા ર                    | ક ક                                      | 77          | N N     | مح        | Réb           |
| મનુષ્યાયુના બંધકને તથા અબધ્ધાયુને                       |                                          |             |         |           |               |
| ર ર ગ ૫ તથાયુ જીવને ૧ ૯ ર                               | ક્ર                                      | S           | o,      | ۍ,        | गडिट          |
| નામ ૯૩, અબધ્યાયુ જીવને પ ૯ ૨ ૨                          | રવ વ                                     | E2)         | ر<br>ع  | ٦         | 2eb           |
| નામ ૯૨, વિજાતીય બદ્ધાયુને પ ૯ ૨ ૨                       | ક કિ                                     | લ્ટ         | સ       | 2         | 286           |
| ર૧, નામ ૯૨, સજા. બધ્યાયુને અથવા અબધ્યાયુને ' ૫ ૯ ૨ ૨    | ર૧ ૧                                     | (૯૬         | 2       | 'n        | 6Eb           |
| ર૧, નામ ૮૯, બધ્ધાયુને પ ૯ ર ર                           | ર4 ર                                     | 22          | or<br>M | ئ         | he b          |
| નામ ૮૯, અબધ્યાયુને                                      | ર4 વ                                     | 22          | 67      | ۍ         | <b>2</b> 86   |
| ર૧, નામ ૮૮, વિજાતીય બધ્યાયુને પ ૯ ૨ ૨                   | ર ક                                      | 77          | رد<br>د | 2         | શક ક          |
| મોહ. ૨૧, નામ ૮૮, સજા. બધ્ધાયુને અથવા અબધ્ધાયુને પ ૯ ૨ ૨ | સ્વ ન                                    | 22          | N       | 'n        | ୩୫୫           |

પાંચમા ગુજાઠાજો, છકા ગુજાઠાજો, અને સાતમા ગુજાઠાજો, પણ ચોથા ગુજાઠાજાાની જેમ જ સત્તાસ્થાનો હોય છે. કારજાકે ચોથાથી સાતમા ગુજાસ્થાનુક સુધી ઉપશમસમ્યક્ત્વ, ક્ષયોપશમસમ્યક્વ અને ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ એમ ત્રજો સમ્યક્ત્વ હોય છે. તેથી મોહનીયકર્મની૨૮-૨૪-૨૩-૨૨ અને ૨૧ની સત્તા હોઇ શકે છે. આયુષ્યકર્મમાં પણ ચોથું ગુજાસ્થાનક ચારે ગતિમાં, પાંચમું ગુજાસ્થાનક તિર્યંચ-મનુષ્યને, અને છકું-સાતમું ગુજાસ્થાનક મનુષ્યને હોય છે. અને ચારે ગતિમાંનું કોઇપણ આયુષ્ય બાંધ્યા પછી તે આયુષ્યની સત્તા હોતે છતે સાતમા ગુજાસ્થાનક સુધી ચઢી શકાય છે. માટે વિજાતીય બદ્ધાયુ એક જીવ આશ્રયી બે આયુષ્યની સત્તા, અને અબદ્ધાયુ તથા સજાતીય બદ્ધાયુ એવા એક જીવ આશ્રયી એક આયુષ્યની સત્તા, હોય છે.

નામકર્મની સત્તા ૯૩-૯૨-૮૯ અને ૮૮ની હોય છે. માટે સંપૂર્ણપણે ચોથા ગુણસ્થાનકની જેમ જ સત્તાસ્થાન જાણવાં.

### (૮) અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનક-

આઠમા ગુણસ્થાનકથી ઉપશમશ્રેણી અને ક્ષપકશ્રેણીનો પ્રારંભ થાય છે. ઉપશમશ્રેણી ઉપશમ સમ્યક્ત્વવાળા જીવો પણ પ્રારંભે છે અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી જીવો પણ પ્રારંભે છે. અને ક્ષપકશ્રેણી તો માત્ર ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી જ પ્રારંભે છે. જે ઉપશમ સમ્યક્ત્વવાળા જીવો ઉપશમશ્રેણી પ્રારંભે છે. તેમાં પણ કેટલાક જીવો દર્શનસપ્તકને ઉપશમાવીને મોહનીયની ૨૮ની સત્તાવાળા થયા છતા ઉપશમશ્રેણી પ્રારંભે છે અને કેટલાક જીવો ચાર અનંતાનુબંધી કષાયની વિસંયોજના કરીને દર્શનત્રિક ઉપશમાવીને ૨૪ ની સત્તાવાળા થયા છતા પણ ઉપશમ શ્રેણી પ્રારંભે છે. તેથી મોહનીયકર્મની ઉપશમને આશ્રયી ૨૮-૨૪-અને ક્ષાયિકને આશ્રયી ૨૧ની સત્તા હોય છે. કમ્મપયડિકાર અનંતાનુબંધીના વિસંયોજકને અથવા ક્ષપકને જ ઉપશમશ્રેણિ માને છે.

આયુષ્યકર્મમાં નરક અને તિર્યંચનું આયુષ્ય બંધાયા પછી ઉપશમશ્રેણી પ્રારંભાતી નથી. માટે દેવ-મનુષ્ય એમ બે જ આયુષ્યની સત્તા બદ્ધાયુને હોય છે અને અબદ્ધાયુને માત્ર એક મનુષ્યાયુષ્યની જ સત્તા હોય છે.

|     | ลิะริจันั้น                              |       | ગુણસ્થાનક | 30  |        |     |     |                |     |              |
|-----|------------------------------------------|-------|-----------|-----|--------|-----|-----|----------------|-----|--------------|
| ٠٠٠ | કયા જીવને આશ્રથી                         | શ્વા. | wi        | ري  | ्चं    | ऋं  | 표   | ्ह             | ॱऋं | ન્ટ<br>નુ    |
| 6   | મોહનીયની ૨૮ અને નામની ૯૩ વાળા બધ્ધાયુને  | 2     | ৩         | n   | 25     | O.  | బ్  | o              | 2   | 3&b          |
| W   | મોહનીયની ૨૮ અને નામની ૯૩ વાળા અબધ્ધાયુને | 2     | ১         | N   | 35     | g-  | દગ  | n              | 2   | ħ& b         |
| ტ   | મોહનીયની ૨૪, નામની ૯૩ વાળા બધ્યાયુને     | 2     | <b>৩</b>  | CY. | 28     | n/  | છ   | עו             | 27  | દેશ કે       |
| R   | મોહનીયની ૨૪, નામની ૯૩ વાળા અબધ્યાયુને    | ₹.    | <b>৩</b>  | α'  | 28     | 6,  | ည   | w              | 7   | 12b          |
| મે  | મોહનીયની ૨૧, નામની ૯૩ વાળા બધ્ધાયુને     | 2     | ১         | u,  | ب<br>م | พ   | စ္သ | w              | 7   | 436          |
| u,  | મોહનીયની ૨૧, નામની ૯૩ વાળા અબધ્યાયુને    | 2     | <b>৩</b>  | OV. | કર     | 9   | I   | W              | 2   | 784          |
| ၈   | માંહનીયની ૨૮, નામની ૯૨ વાળા બધ્યાયુને    | 2     | <b>৩</b>  | 'n  | 22     | ov. | ప   | W              | 2   | <b>ስ</b> Ձ b |
| V   | મોહનીયની ૨૮, નામની ૯૨ વાળા અબધ્ધાયુને    | 3"    | ઇ         | œ   | 20     | ص   | ડ   | o              | 2   | 226          |
| ১   | મોહનીયની ૨૪, નામની ૯૨ વાળા બધ્યાયુને     | 2     | ৩         | O.  | &<br>N | W   | S   | o <sup>o</sup> | a   | 484          |
| င္  | મોહનીયની ૨૪, નામની ૯૨ વાળા અબધ્ધાયુને    | t,    | ۵         | יט  | 58     | ٠,  | 3   | יני            | 2   | 02.6         |
| વવ  | મોહનીયની ર૧, નામની ૯૨ વાળા બધ્યાયુને     | J,    | ೮         | N   | ર ૧    | n)  | જ   | יה             | بح  | 43C          |

| नं. कथा   १३ माहन   १३ माहन   १४ माहन | <b>જીવને</b><br>ાાયના | श्रीह         | ন্ত্ৰ |            |      |                                       |                |    | (   | 1   | 7  | 1    | 7    | • ;          |             |
|---------------------------------------|-----------------------|---------------|-------|------------|------|---------------------------------------|----------------|----|-----|-----|----|------|------|--------------|-------------|
|                                       |                       |               | ;     |            |      |                                       | શા.            | ui | ئ   | H.  | -આ | તાન. | ~tt. | જ            | કુલ.        |
|                                       |                       | ج ع.          | નામની | ઝ          | વાળા | ર૧, નામની ૯૨ વાળા અબધ્યાયુને          | ሊ              | ১  | א   | ક ક | ى  | ૯૬   | a    | 'n           | ૯૯૪         |
|                                       | નાયના                 | 36,           | નામના | ソソ         | વાળા | મોહનીયની ૨૮, નામની ૮૯ વાળા બધ્ધાયુને  | ų              | ১  | n,  | 25  | יט | 22   | w    | 'n           | સ્થિ ક      |
|                                       | નીયની                 | ٤٤,           | નામની | 22         | નાળા | મોહનીયની ૨૮, નામની ૮૯ વાળા અબધ્ધાયુને | પ              | ১  | rv  | 35  | 4  | 22   | N    | h            | հՁե         |
| વપ મોહ                                | નીયની                 | ۶۵,           | નામની | <u> </u> ည | વાળા | મોદનીયની ૨૪, નામની ૮૯ વાળા બધ્ધાયુને  | ב'             | গ  | rv. | 28  | ۲. | 22   | cγ   | 2,           | 2Eb         |
| ૧૬ મોહ                                | મોહનીયની              | ر<br>رم<br>رم | નામની | ১১         | વાળા | ર૪, નામની ૮૯ વાળા અબધ્યાયુને          | ሳ              | ৩  | א   | 28  | ٠  | 22   | ιγ   | ų            | ઉદ્દે       |
| ૧૭ મોહ                                | મોહનીયની              | ૧             | નામની | りつ         | વાળા | ર૧, નામની ૮૯ વાળા બધ્ધાયુને           | ሳ              | ১  | r   | ક્ક | מי | 22   | ď    | 7            | h& b        |
| ૧૮ મોલ્ડ                              | નીયની                 | 29,           | નામની | <u>پر</u>  | વાળા | મોહનીયની ૨૧, નામની ૮૯ વાળા અબધ્ધાયુને | D <sup>a</sup> | り  | જ   | ક ક | d  | 22   | જ    | 7            | 286         |
| કા ગૃહ                                | નીયની                 | 36,           | નામની | 22         | વાળા | મોહનીયની ૨૮, નામની ૮૮ વાળા બધ્ધાયુને  | 7              | ゝ  | ح   | 35  | رح | 22   | સ    | 2            | ьяь         |
| ક્૦ મોલ                               | નીયની                 | ,ک۶           | નામની | 22         | વાળા | મોહનીયની ૨૮, નામની ૮૮ વાળા અબધ્યાયુને | ሳ              | ১  | א   | 25  | 4  | 22   | ح    | ٦            | 026         |
| રવ માહ                                | નીયની                 | રે ૪,         | નામની | 22         | નાળા | મોહનીયની ૨૪, નામની ૮૮ વાળા બધ્ધાયુને  | ٦              | ט  | ď   | 28  | જ  | 22   | ٦    | ٦,           | 6E b        |
| ક કે માલ્ડ                            | નીયની                 | ۶۵,           | નામની | 22         | વાળા | મોલનીયની ર૪, નામની ૮૮ વાળા અબધાયુને   | r<br>L         | ১  | ح   | ४४  |    | 22   | W    | <del>)</del> | 3Eb         |
| રક મોહન                               | નીયની                 | ۔<br>ری       | નામની | 22         | વાળા | માહનીયની ર૧, નામની ૮૮ વાળા બધ્ધાયુને  | ್              | ১  | w   | ક ક | w  | 22   | ď    | 2            | <b>28</b> 1 |
| ક જ માલ                               | નીયની                 | રવે,          | નામની | 22         | વાળા | મોહનીયની ૨૧, નામની ૮૮ વાળા અબધ્યાયુને | ਰ'             | ১  | (A) | કર  | b  | 22   | ج    | 7            | ટિક્ક       |

નામકર્મની ૯૩-૯૨-૮૯-૮૮ એમ ચારે સત્તા હોય છે. તેથી સર્વકર્મનાં સત્તાસ્થાનો આ પ્રમાશે છે.

ઉપર મુજબ આઠમા ગુણઠાણે ૧૪૬ થી ૧૩૩ સુધીનાં પણ તેમાં ૧૪૩ વિના કુલ ૧૩ સત્તાસ્થાનો હોય છે. ઉપશમશ્રેણીમાં નવમે-દસમે-અગિયારમે ગુણઠાણે મોહનીયનો ઉપશમ જ થતો હોવાથી અને ઉપશમેલું કર્મ સત્તામાં વિદ્યમાન હોવાથી સત્તામાં કોઇપણ જાતનો ફેરફાર થતો નથી. માટે આઠમા ગુણસ્થાનકની જેમ જ નવમે દસમે અને અગિયારમે ગુણસ્થાનકે ઉપશમશ્રેણિમાં ૧૩૩ થી ૧૪૬ સુધી (૧૪૩ વિના) ૧૩ સત્તાસ્થાનો જાણવાં. હવે માત્ર ક્ષપકશ્રેણી આશ્રયી જ સમજાવાય છે.

## (૯) અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય ગુણસ્થાનક-

આ ગુણસ્થાનકે ક્ષપકશ્રેણિમાં વચ્ચે વચ્ચે સત્તા ચાલી જતી હોવાથી સત્તાને આશ્રયી ૯ ભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. ત્યાં દર્શનાવરણીય કર્મની પ્રથમથી ૯ ની સત્તા છે. પરંતુ પ્રથમભાગે ૨૮ મી ગાથામાં કહ્યા મુજબ થિણદ્ધિત્રિકનો (૧૬ પ્રકૃતિઓની સાથે) ક્ષય થાય છે. તેથી બીજા આદિ ભાગોમાં દર્શનાવરણીયની ૬ ની સત્તા હોય છે.

નામકર્મનાં ૯૩, ૯૨, ૮૯, ૮૮, એમ ચાર જાતનાં સત્તાસ્થાનકો હોય છે પરંતુ બીજા આદિ ભાગોમાં ૧૬ નો ક્ષય થાય ત્યારે તેમાં ૧૩ નામકર્મની હોવાથી તે ૧૩ બાદ કરતાં ૮૦, ૭૯, ૭૬, ૭૫ ની સત્તા હોય છે.

મોહનીય કર્મમાં ૨૮-૨૯ ગાથામાં કહ્યા મુજબ પ્રકૃતિઓનો ક્રમશઃ ક્ષય થવાથી ૨૧-૧૩-૧૨-૧૧-૫-૪-૩-૨-૧ની સત્તા હોય છે.

આયુષ્યકર્મમાં ક્ષપકશ્રેશિમાં અબદ્ધાયુ જ હોય છે. માટે ૧ ની જ સત્તા હોય છે. ક્ષપકશ્રેશિને જ આશ્રયી સર્વકર્મપ્રકૃતિઓની સત્તાનું કોષ્ટક આ પ્રમાશે-

|                    | ક્ષપ                                                        | ાકશ્રેણિ નવ      | ામું ગુણસ્થ      | ાનક              |                       |
|--------------------|-------------------------------------------------------------|------------------|------------------|------------------|-----------------------|
| ભા <i>.</i><br>નં. | નવમાના<br>ભાગો                                              | નામની ૯૩<br>વાળા | નામની ૯૨<br>વાળા | નામની ૮૯<br>વાળા | નામની ૮૮<br>વાળા જીવો |
| 9                  | પહેલા ભાગે                                                  | ૧૩૮              | १उ७              | ૧૩૪              | ૧૩૩                   |
| ૨                  | બીજા ભાગે                                                   | ૧૨૨              | ૧૨૧              | ११८              | ঀঀ૭                   |
| ß                  | ત્રીજા ભાગે                                                 | ૧૧૪              | ૧૧૩              | 990              | १०५                   |
| ४                  | ચોથા ભાગે                                                   | ૧૧૩              | ૧૧૨              | ୧୦୯              | १०८                   |
| પ                  | પાંચમા ભાગે                                                 | ૧૧૨              | 999              | १०८              | ৭০৩                   |
| ٤                  | છકા ભાગે                                                    | १०६              | ૧૦૫              | ૧૦૨              | १०१                   |
| 9                  | સાતમા ભાગે                                                  | ૧૦૫              | ૧૦૪              | 909              | ૧૦૦                   |
| ۷                  | આઠમા ભાગે                                                   | १०४              | १०उ              | 900              | ૯૯                    |
| ૯                  | નવમા ભાગે                                                   | १०३              | ૧૦૨              | ૯૯               | 66                    |
|                    | નવમા ભાગમાં<br>માયા ગયા પછી<br>બાદર લોભ<br>માત્ર હોય ત્યારે | १०२              | 101              | ૯૮               | ୯૭                    |

આ પ્રમાણે નવમા ગુણઠાણે ૯૭ થી નિરંતર ૧૧૪ સુધી, તથા ૧૧૭, ૧૧૮, ૧૨૧, ૧૨૨, ૧૩૩, ૧૩૪, ૧૩૭, ૧૩૮, એમ કુલ ૨૬ સત્તાસ્થાનો ક્ષપકશ્રેણિમાં સંભવે છે. તેમાં ઉપશમશ્રેણિનાં ૧૩૩ થી (૧૪૩ વિના) ૧૪૬ સુધીનાં ૧૩ ઉમેરવાથી ૨૬+૧૩=૩૯ સત્તાસ્થાન થવાં જોઇએ પરંતુ ૧૩૩, ૧૩૪, ૧૩૭, ૧૩૮ આ ચાર બન્ને શ્રેણિમાં આવતાં હોવાથી બે વાર ન ગણતાં તે ચાર બાદ કરતાં કુલ ૩૫ સત્તાસ્થાનો થાય છે.

અહીં એક વાત એ ધ્યાનમાં રાખવી કે નરકદ્ધિકાદિ ૧૬ પ્રકૃતિઓના ક્ષય પછી આઠ કષાયનો ક્ષય થાય છે એમ માનનારા

આચાર્યોના મતે અમે આ સત્તાસ્થાનો લખ્યાં છે. પરંતુ જે આચાર્યો પ્રથમ આઠ કષાયનો ક્ષય થયા પછી ૧૬ નો ક્ષય થાય એમ માને છે તેઓના મતે સત્તાસ્થાનોમાં જે ફેરફાર આવે તે સ્વયં સ્વબુદ્ધિથી વિચારી લેવા. તથા બીજા કર્મગ્રંથમાં નવમા ગુણઠાણાના નવમા ભાગે સંજવલ માયા જાય એમ જે કહ્યું છે તે સામાન્યવચન છે. વિશેષે વિચારીએ તો નવમા ભાગના પ્રાથમિકકાળમાં સંજવલન માયાની સત્તા હોય છે. પછી નવમા ભાગમાં જ તેની સત્તાનો ક્ષય કરી બાદર સંજવલન લોભને અશ્વકર્ણકરણદ્ધા અને કિટ્ટિકરણાદ્ધા વડે હતરસવાળો કરીને સૂક્ષ્મ કિટ્ટિકૃત લોભ બનાવે છે. તે વખતે સંજવલન માયા વિના ૧૦૨, ૧૦૧, ૯૮, ૯૭ ની સત્તા પણ સંભવે છે. એટલે સંજવલન માયાની સત્તા નવમાના ચરમ સમયે જાય છે એમ ન જાણવું. અન્યથા બાદરલોભને સૂક્ષ્મલોભ કરવાનો કાળ જ રહેતો નથી. તેના વિના દસમું ગુણઠાણું આવે નહીં.

### (૧૦) સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાનક-

દશમા સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાનકે પણ ઉપશમશ્રેણિને આશ્રયી પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ જ ૧૩૩ થી ૧૪૬ (૧૪૩ વિના) ૧૩ સત્તાસ્થાનો હોય છે. પરંતુ ક્ષપકશ્રેણિમાં સંજવલન માયાનો ક્ષય થવાથી મોહનીયકર્મમાં ૧ સંજવલન લોભ જ સત્તામાં હોય છે. તેથી

- (૧) જિનનામ અને આહારક બન્ને બાંધ્યું હોય તેને. ૧૦૨
- (૨) જિનનામ વિના માત્ર આહારક જ બાંધ્યું હોય તેને. ૧૦૧
- (૩) આહારક વિના માત્ર જિનનામ જ બાંધ્યું હોય તેને. ૯૮
- (૪) આહારક તથા જિનનામ બન્ને ન બાંધ્યું હોય તેને. ૯૭

આ ચાર સત્તાસ્થાનકો ક્ષપકશ્રેણિમાં સમજવાં. એટલે કે ૧૩+૪=૧૭ સત્તાસ્થાન કુલ બન્ને શ્રેણિ આશ્રયી દશમે ગુણઠાણે હોય છે.

#### (૧૧) ઉપશાન્તમોહ ગુણસ્થાનક.

આ ગુણસ્થાનક માત્ર ઉપશમશ્રેણિમાં જ આવે છે. ત્યાં આઠમા ગુણસ્થાનકમાં સમજાવ્યા મુજબ જ ૧૩૩ થી ૧૪૬ (૧૪૩ વિના)કુલ ૧૩ સત્તાસ્થાનો હોય છે. ક્ષપકશ્રેણિ વાળો જીવ આ ગુણસ્થાનકે આવતો નથી. માટે અધિક સત્તાસ્થાનો નથી.

#### (૧૨) ક્ષીણમોહ ગુણસ્થાનક.

બારમા ગુણસ્થાનકે માત્ર ક્ષપકશ્રેણિના જ જીવો આવે છે દસમા ગુણસ્થાનકના અંતે સંજવલન લોભનો ક્ષય થવાથી મોહનીય કર્મની બીલકુલ સત્તા હોતી નથી. તેથી તે વિના સત્તા આ પ્રમાણે છે.

| નં. | કયા જીવને આશ્રયી                 | ສແ. | દર્શ. | વેદ. | મોહ. | આ. | નામ. | ગો. | અં. | કુલ. |
|-----|----------------------------------|-----|-------|------|------|----|------|-----|-----|------|
| વ   | જિનનામ - આહારક<br>બક્ષે હોય તેને | 7   | ξ     | ર    | 0    | વ  | 0    | ૨   | પ   | ૧૦૧  |
| tV  | જિનનામ વિના<br>આહારક હોય તેને    | 7   | ۶     | ર    | 0    | ૧  | ৩    | ૨   | પ   | 900  |
| φ   | આહારક વિના<br>જિનનામ હોય તેને    | પ   | w     | v    | 0    | ૧  | ૭૬   | ૨   | પ   | ୯૭   |
| 8   | બન્ને ન હોય તેવા જીવને           | પ   | ۶     | ર    | 0    | ૧  | ૭૫   | ર   | પ   | ८६   |

આ ચાર સત્તાસ્થાનો બારમા ગુણસ્થાનકના પ્રથમ સમયથી દ્વિચરમ સમય સુધી હોય છે. બારમાના દ્વિચરમસમયે નિદ્રા અને પ્રચલાની સત્તાનો ક્ષય થાય છે. તેથી આ જ ચાર સત્તાસ્થાનોમાંથી બે બે પ્રકૃતિ ઓછી કરવાથી બારમાના ચરમ સમયે ૯૯-૯૮-૯૫-૯૪ એમ ચાર સત્તા હોય છે. તેથી બારમા ગુણઠાણે કુલ ૧૦૧ થી ૯૪ સુધી આઠ સત્તાસ્થાનો હોય છે.

### (૧૩) સયોગીકેવલી ગુણસ્થાનક-

બારમા ગુણસ્થાનકના ચરમસમયે જ્ઞાનાવરણીય પ, દર્શનાવરણીય ૪, અને અંતરાયકર્મ ૫, એમ ૧૪ પ્રકૃતિઓની સત્તાનો

ક્ષય થવાથી ૧૪ પ્રકૃતિઓ સત્તામાંથી ઓછી થાય છે. માટે ૮૫-૮૪-૮૧-૮૦ એમ કુલ ૪ સત્તાસ્થાનો તેરમા ગુણઠાણે હોય છે. (૧૪) **અયોગી કેવલી ગુણસ્થાનક.** 

ચૌદમા ગુણસ્થાનક પણ સામાન્યથી આ જ ચાર ૮૫-૮૪-૮૧-૮૦ સત્તાસ્થાનો હોય છે. પરંતુ <u>ચૌદમા ગુ</u>ણસ્થાનકના દ્વિચરમ સમયે ૭૨ પ્રકૃતિઓની સત્તાનો ક્ષય થાય છે. જેથી ૭૨ બાદ કરતાં ચરમ સમયે ૧૩-૧૨-ની બે જ સત્તા હોય છે. જે જીવોએ આહારક બાંધેલું છે તેઓને ૭૨ ની સત્તા ક્ષય થાય છે. પરંતુ જેઓએ આહારક બાંધેલું જ નથી તેઓને આહારક તો પ્રથમથી જ સત્તામાં નથી. માટે ૬૮ ની જ સત્તા ક્ષય થાય છે. તે કારણે-

૮૫ માંથી ૭૨ જાય ત્યારે ૧૩

૮૪ માંથી ૭૨ જાય ત્યારે ૧૨

૮૧ માંથી ૬૮ જાય ત્યારે ૧૩

૮૦ માંથી ૬૮ જાય ત્યારે ૧૨

જે આચાર્યો મનુષ્યાનુપૂર્વીની પણ સત્તા દિચરમ સમયે ચાલી જાય એમ માને છે તેઓના મતે દિચરમ સમયે ૭૩ અને ૬૯ ની સત્તાનો ક્ષય થાય છે તેથી ચરમ સમયે ૧૨-૧૧ ની સત્તા હોય છે. એમ ચૌદમા ગુણઠાણે કુલ ૬ સત્તાસ્થાનો હોય છે. આ પ્રમાણે ચૌદે ગુણસ્થાનકોમાં બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તામાં આવેલી આઠે કર્મોની સર્વ ઉત્તર પ્રકૃતિઓને જે પ્રભુ મહાવીરસ્વામીએ ખપાવી છે તે પ્રભુ શ્રી મહાવીરસ્વામીને અમારા વારંવાર નમસ્કાર હોજો. તથા તેવા મહાવીર પ્રભુને તમે પણ નમસ્કાર કરો કે જે મહાવીર પ્રભુ દેવેન્દ્રો વડે વારંવાર વંદાયેલા છે. અહીં ગ્રન્થકારે "देवेन्द्र" શબ્દનો પ્રયોગ કરીને ગર્ભિત રીતે પોતાનું નામ પણ સૂચવ્યું છે.

#### समाप्तोऽयं कर्मस्तवनामा द्वितीयकर्मग्रन्थः

આ પ્રમાણે કર્મસ્તવ નામનો બીજો કર્મગ્રંથ તથા તેની મૂળગાથાઓ, સંસ્કૃત છાયા શબ્દાર્થ અને ગાથાર્થની સાથે ગુજરાતી ભાષામાં લખાચેલું આ સરળ વિવેચન સમાદ્ય થયું.

#### હિતીય કર્મગ્રંથની સંક્ષિપ્ત સમાલો**યના**.

- (१) **प्रश्न** जीला डर्मग्रंथनुं नाम शुं ? अने तेवुं नाम शा माटे छे? **ઉत्तर**- जीला डर्मग्रंथनुं नाम ''**डर्मस्तव**'' छे. डर्मोनुं स्व३५ समलवतां समलवतां ग्रंथडारे प्रत्मुश्री महावीरस्वामिनी स्तुति डरी छे. ते डारएाथी आ नाम छे.
- (૨) પ્રશ્ન- બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાની વ્યાખ્યા શું ? ઉત્તર- મિથ્યાત્વાદિ હેતુઓ દ્વારા કાર્મણવર્ગણઓનું આત્મપ્રદેશોની સાથે ક્ષીર-નીરવત્ અથવા લોહાગ્નિવત્ કર્મરૂપે પરિણમીને ચોંટી જવું. એકમેક થઇ જવું તે બંધ. બાંધેલાં કે પરિવર્તિત કરેલાં કર્મોને વિપાકરૂપે ભોગવવાં તે ઉદય. ઉદયકાળને ન પામેલાં કર્મોને બળાત્કારે વિપાકમાં લાવવાં તે ઉદીરણા. કર્મોનું આત્માની સાથે વિધમાનપણું તે સત્તા.
- (3) ਖ਼શ્ન- ગુણસ્થાનક એટલે શું ? તે ચૌદ જ કેમ છે ? ઉત્તર- ગુણોની હીનાધિકતા, ગુણોની તરતમતા, તે ગુણસ્થાનક, જીવે જીવે ગુણો પ્રગટપણે હીનાધિક હોવાથી અપરિમિત ગુણસ્થાનકો છે. તો પણ તે ગણનાતીતના મુખ્ય વિભાગો કરીને સંક્ષેપમાં ચૌદ કહ્યાં છે.
- (૪) પ્રશ્ન- મિલ્યાદૃષ્ટિ ગુણસ્થાનક એટલે શું ? તેનો કાળ કેટલો ? ઉત્તર- સત્થ વસ્તુને સત્થરૂપે ન સમજે. ઉલટ-સુલટ સમજે-સ્વીકારે. તે મિલ્યાદૃષ્ટિ, તેનું ગુણસ્થાનક તે મિલ્યાદૃષ્ટિગુણસ્થાનક. તેનો અનાદિ-અનંત, અનાદિ-સાન્ત, સાદિ-સાન્ત એમ ત્રિવિદ્ય કાળ છે. અભવ્યને અનાદિ-અનંત, ભવ્યને અનાદિ-સાન્ત, અને પતિતને આશ્રયી સાદિ-સાન્ત, તે જઘન્યથી અંતર્મૃદૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશોને અર્દ્યપુદ્ગલ પરાવર્તન જાણવો.
- (૫) પ્રશ્ન- જો આ જીવ મિથ્યાદૃષ્ટિ છે તો ગુણસ્થાનક કેમ ? અને ગુણસ્થાનક છે, તો મિથ્યાદૃષ્ટિ કેમ કહો છો ? ઉત્તર- વ્યાવહારિક ગુણો સમ્યગ્દૃષ્ટિ જેવા જ છે માટે સ્થૂલદૃષ્ટિએ

અલ્પ ગુણો હોવાથી ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. તાત્ત્વિક બાબતમાં દૃષ્ટિ ઉલટી હોવાથી મિથ્થાદૃષ્ટિ જ કહેવાય છે. તથા સર્વથા આ ઘટ જ છે એમ એકાન્તવાદી હોવાથી મિથ્યાદૃષ્ટિ છે.

- (६) **પ્રશ્ન-** ''કરણ'' એટલે શું ? કરણો કેટલાં છે ? કયાં કયાં ? અને કયા ગુણસ્થાનકે થાય છે ?
  - ઉત્તર- કરણ એટલે અધ્યવસાય સ્થાનક, તેના ત્રણ ભેદો છે. યથાપ્રવૃત્ત, અપૂર્વ અને અનિવૃત્તિ, આ ત્રણે કરણો સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરતાં પહેલાં પ્રથમ ગુણસ્થાનકે થાય છે. અને શ્રેણિને આશ્રયી સાતમે, આઠમે અને નવમે પણ થાય છે.
- (७) भन्न- ચરમ ચથાપ્રવૃત્તકરણ એટલે શું ? તે કેવા જીવો કરે ? ઉત્તર- ચથાપ્રવૃત્તકરણ સામાન્ય વૈરાગ્ય પરિણામરૂપ હોવાથી અનેક વખત થાય છે. પરંતુ તેમાં કોઇક વખત સવિશેષ વૈરાગ્ય પરિણામ આવી જાય કે જે ગ્રન્થિ ભેદ કરાવનારા અપૂર્વકરણને લાવે જ, તે ચરમ ચથાપ્રવૃત્તકરણ. આ ચરમ ચથા પ્રવૃત્તકરણ ભવ્ય જીવ જ કરે છે. તથા ચરમાવર્તમાં જે ચથાપ્રવૃત્ત થાય તેને પણ ચરમ- ચથાપ્રવૃત્તકરણ કહેવાય. એમ પૂ. ઉ. કૃત ધર્મપરીક્ષામાં કહેલ છે.
- (૮) પ્રશ્ન- ગ્રન્થિભેદ થવાથી શું રાગ-દ્રેષ બીલકુલ નાશ થઇ જવા હશે? અને જો એમ બને તો તે જીવને વીતરાગ કેમ ન કહેવાય? ઉત્તર- ગ્રન્થિભેદ એટલે રાગ-દ્રેષનો ''સર્વથા નાશ'' એવો અર્થ ન કરવો. પરંતુ તેને ઢીલા કરવા, ચુરી નાખવા, તેનું બળ ઓછું કરવું, તેની પરવશતા હણી નાખવી. એવો અર્થ કરવો. તેથી હજુ રાગ-દ્રેષ છે માટે વીતરાગ કહેવાય નહી. પરંતુ તે રાગ-દ્રેષ દુર્બળ છે.
- (e) **प्रश्न** अन्तरङरण ङरवानुं प्रयो**॰**न शुं ? तेना हिसिङोनो प्रैक्षेप ड्यां डरे?
  - ઉત્તર- મિથ્યાત્વની જે સળંગ સ્થિતિ છે તેને વચ્ચેથી છેદવી. તોડવી. વચ્ચેથી ખાલી કરવી તેનું નામ અંતરકરણ. આ કરવાનું પ્રયોજન એ છે કે પ્રતિસમયે તે બંધાય છે અને વેદાય પણ છે. પાર આવે તેમ છે જ નહીં, તેથી વચ્ચે વિરહ કરીને કાઢવાની કોશિષ આ જીવ કરે છે. તેનાં દલિકો નીચેની પ્રથમ, અને ઉપરની દ્વિતીય સ્થિતિમાં નાખે છે

- (१०) प्रश्न- એક રસઘાતમાં સ્થિતિઘાતો કેટલા થાય ? ઉત્તર- એક રસઘાતમાં સ્થિતિઘાતો થતા નથી. <u>પરંતુ</u> એક સ્થિતિઘાતમાં હજારો રસઘાત થાય છે. સ્થિતિઘાતનું અંતર્મુહૂર્ત મોટું છે અને રસઘાતનું અંતર્મુહૂર્ત નાનું છે. હજારો સ્થિતિઘાતો એક અપૂર્વકરણમાં થાય છે.
- (११) भ्रश्न- द्वितीयस्थितिनो उपशम इन्हें सेटले शुं इन्हें ? उत्तर- जील स्थितिमां हिल्कि के उद्दीरणा सने सपवर्त्तना वडे वहेलां पण उद्दियमां सावी शक्ते तेम हतां, तेने त्थां क सेवां हजावी नाजे के के वहेलां उद्दामां सावेलाने हीन रसवाजां इन्होंने भोगववां सने सनुदितनी वर्तमानकाजमां उद्दामां साववानी योग्यताने टाजवी तेने क्षयोपशम इहेवाय छे.
- (१२) प्रश्न- ઉपशम सम्यક्त्यमां छव डेटलो डाळ २ हे ? अने त्यांथी पंडीने ड्यां लय ? अने त्यां ल कवानुं डारण शुं ? **ઉत्तर-** छव उपशमसम्यङ्त्यमां अंतर्मुहूर्त वर्ते छे. त्यांथी पडीने सारवाहने, मिख्यात्वे, मिश्रे, अने क्षयोपशमसम्यङ्त्यमां लय छे. ले अनंतानुजंधी अंतरङरणनी अंहर वहेलो उहयमां आवे तो सारवाहने लय छे. अने डरेला त्रिपुंक्मांथी के पुंक उहयमां आवे ते पुंक्ना उहयना डारणे छव मिख्यात्वे, मिश्रे, अने क्षयोपशम सम्यङ्त्यमां आ उपशमवालो छव कथ छे.
- (૧૩) મશ્ન- ઉપશમ સમ્ચક્ત્વ પામીને પડી પહેલે ગુણઠાણે ગયેલો જીવ પુનઃ સમ્ચક્ત્વ પામે તો તેને પામવા માટેની પ્રક્રિયા શું ? ઉત્તર- પડેલો જીવ પહેલે ગુણઠાણે આવીને સમ્ચક્ત્વ તથા મિશ્ર મોહનીયની ઉદ્વલના કરે છે. તેમાં સમ્ચક્ત્વ મોહનીયની ઉદ્વલના કરતાં જે સમ્ચક્ત્વ પામે તો ક્ષયોપશમ સમ્ચક્ત્વ પામે, મિશ્ર મોહનીયની ઉદ્વલના કરતાં જે મિશ્રપુંજનો ઉદય થાય તો મિશ્ર ગુણઠાણે જાય છે. અને બન્ને મોહનીયની ઉદ્વલના કર્યા પછી જો સમ્ચક્ત્વ પામે તો પૂર્વની જેમ ત્રણ કરણ કરવા વડે ફરીથી ઉપશમ સમ્ચક્ત્વ પામે છે. પરંતુ ક્ષયોપશમ પામતો નથી.

- (૧૪) प्रश्न- ચૌદ ગુણસ્થાનકોમાં જઘન્ચથી પણ અંતર્મૃહૂર્ત જ કાળ હોય તેથી ઓછો કાળ જેનો ન હોય એવાં ગુણસ્થાનકો કેટલાં? ઉત્તર- પહેલું, ત્રીજું, ચોથું, પાંચમું, બારમું, તેરમું, અને ચૌદમું એમ કુલ ७ ગુણસ્થાનકો એવાં છે કે જેનો કાળ જઘન્થથી પણ અંતર્મૃહૂર્ત જ છે. બાકીનાં સાત ગુણસ્થાનકોનો જઘન્થથી કાળ ૧ સમય છે.
- (१५) भन्न- वधुमां वधु अंतर्मुहूर्त ४ डाण होय ओवां गुणस्थानडो डेटलां अने ड्यां ड्यां? **ઉत्तर-** जीलुं, श्रीलुं, छड्डं, सातमुं, आठमुं, नवमुं, हसमुं, अियारमुं, जारमुं, अने चौहमुं, ओम डुल १० गुणस्थानडोनो डाण उट्घ्ये पण अंतर्मुहूर्त ४ छे. पहेलुं, चोथुं, पांचमुं, अने तेरमुं ओम चारनो डाण अधिड छे.
- (૧૬) **પ્રશ્ન** કર્યું કર્યું ગુણસ્થાનક લઇને જીવ પરભવમાં જઇ શકે ? **ઉત્તર**- માત્ર પહેલું-બીજું અને ચોથું એમ ત્રણ જ ગુણસ્થાનક લઇને જીવ પરભવમાં જાય છે. શેષ ગુણસ્થાનકો લઇને જવાતું નથી.
- (૧૦) **પ્રશ્ન-** કયા કયા ગુણસ્થાનકોમાં જીવ મૃત્યુ પામી શકે છે? **ઉત્તર-** બ્રીજા-બારમા અને તેરમા વિના સર્વગુણસ્થાનકોમાં જીવ મૃત્યુ પામી શકે છે પરંતુ ૮ થી ૧૧ ગુણસ્થાનકોમાં માત્ર ઉપશમશ્રેણીમાં જ મૃત્યુ સંભવી શકે છે, ક્ષપકશ્રેણિમાં નહિં.
- (१८) **प्रश्व** ઉપશમાદિ প्रशे सम्बङ्द्यो ड्या ड्या गुशस्थानडो सुधी होय छे ?
  - ઉત્તર- ઉપશમ સમ્ચક્ત્વ ચારથી અગિચાર સુધી, ક્ષયોપશમ સમ્ચક્ત્વ ચારથી સાત સુધી, અને ક્ષાચિક સમ્ચક્ત્વ ચારથી ચૌદ ગુણસ્થાનકો સુધી હોય છે.
- (૧૯) પ્રશ્ન- વ્રતોના જાણે આદરે અને પાલે ના ૮ ભાંગામાં વર્તતો જીવ કયા કયા ગુણસ્થાનક વાળો કહેવાય ? તેનું કારણ શું? ઉત્તર- પ્રથમના ચાર ભાંગે મિથ્યાદૃષ્ટિ, પાંચ-છ-સાત ભાંગે અવિરત્ સમ્યગ્દૃષ્ટિ અને છેલ્લા ભાંગે દેશવિરત તથા પ્રમત્તસંચતાદિ કહેવાય

- છે. કારણકે પ્રથમના ચાર ભાંગામાં અજ્ઞાની છે. પાછળના ત્રણ ભાંગામાં જ્ઞાની છે અને છેલ્લા ભાંગામાં વ્રતધારી પણ છે.
- (२०) प्रश्न- पोह्गितिङ अने अपोह्गितिङ सम्यङ्त्य अटले शुं ? **ઉत्तर-** क्यां सम्यङ्त्य मोहनीयनो उद्दय छे त्यां पुद्गितिहन होवाथी पोह्गितिङ इहेवाय छे. अने क्यां सम्यङ्त्य मोहनीयनो उद्दय नथी ते अपोह्गितिङ इहेवाय छे. उपश्म-क्षायिङ-अने सास्वाहन आ अए। अपोद्गितिङ छे ङारणङे त्यां सम्यङ्त्य मोहनीयनुं वेहन नथी. अने क्षयोपशम तथा वेहङ सम्यङ्त्य पोह्गितिङ छे. ङारणङे त्यां सम्यङ्त्य पोह्गितिङ छे. ङारणङे त्यां सम्यङ्त्य मोहनीयनुं वेहन छे.
- (૨૧) **પ્રશ્ન** શુદ્ધ અને અશુદ્ધ (પૌદ્ગલિક-અપૌદ્ગલિક) કોને કહેવાય છે?

ઉત્તર- જ્યાં સમ્યક્ત્વ મોહનીયની સત્તા પણ નથી તે શુદ્ધ, અને સત્તા છે તે અશુદ્ધ, માત્ર ક્ષાયિક શુદ્ધ, શેષ ચારે અશુદ્ધ કહેવાય છે.

(૨૨) **પ્રશ્ન**- ત્રણ અનુમતિ કઇ ? તેના અર્થો શું ? ક્યાં સુધી દેશવિરતિ કહેવાય ?

ઉત્તર- પ્રતિસેવનાનુમતિ, પ્રતિશ્રવણાનુમતિ, સંવાસાંનુમતિ, તેના અર્થો આ પ્રમાણે- પોતાના અને પરના માટે કરાયેલા ભોજન આદિનો ઉપયોગ કરે તે પ્રતિસેવનાનુમતિ, માંત્ર કુટુંબની વાત સાંભળે અને વાત કરે તથા તેમાં રસ ધરાવે તે પ્રતિશ્રવણાનુમતિ, કુટુંબમાં મમત્વ માત્ર જ રાખે, તે સંવાસાનુમતિ. દેશવિરતિ શ્રાવક-શ્રાવિકા પ્રથમની બે અનુમતિ ત્યજી શકે છે પરંતુ સંવાસાનુમતિ ત્યજી શકતા નથી. જો સંવાસાનુમતિ છુટી જાય તો સર્વવિરતિ પામે.

(੨3) **ਮ॰ਗ**- ਮੁਮਰ-ਅਮੁਮਰਾਗੇ ਮਿਲ੍ਹ ਮਿਲ੍ਹ ਤਾਂ ਤੇਟਕੀ ਅਕੇ સਾથੇ ਤਾਂ કેਟਕੀ?

ઉત્તર- ભિશ્ન ભિશ્ન કાળ જઘન્થથી ૧ સમય. અને ઉત્કૃપ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત છે. પરંતુ બન્નેનો સાથે કાળ જઘન્થથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશોનપૂર્વકોડ વર્ષ છે.

(२४) **प्रश्न**- डोंछ डोंछ क्याओं એडला प्रमत्तनो अने એडला अप्रमत्तनो डांज पण क्यान्यथी अंतर्भुढूर्त अने ઉत्ङृष्टथी हेशोनपूर्वडोंड वर्ष संसजाय छे ते डेवी चीते घटे ?

ઉત્તર- "સાન્તર" કાળને આશ્રથી આ વાત પણ સંભવે છે. કોઇ પ્રમાદી જીવ પ્રમત્તે ઘણો વર્તે અને વચ્ચે વચ્ચે અપ્રમત્તે માત્ર ૧-૨ સમય જ આવી જાય તો દેશોન પૂર્વક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા સંયમી મનુષ્યના આખા ભવમાં આવેલા પ્રમત્તનો કાળ ઉત્કૃષ્ટથી દેશોનપૂર્વક્રોડ પણ બને છે. એ જ રીતે વધારે અપ્રમત્તે રહેનારનો અપ્રમત્તનો કાળ પણ આ રીતે દેશોનપૂર્વક્રોડ બની શકે છે.

(૨૫) **પ્રશ્ન**- શ્રેણિ એટલે શું ? શ્રેણિ ક્યાંથી ક્યાં <mark>સુધી હો</mark>ય ? વચ્ચેથી પતન પામે કે નહીં ?

ઉત્તર- શ્રેણિ એટલે નિસરણી-ચડતા પરિણામ, અટક્યા વિના તુરત ચડી જવું તે, ૮ થી ૧૧માં ઉપશમશ્રેણી છે. અને ૧૧ મા વિના ૮ થી ૧૨ માં ક્ષપકશ્રેણી છે ઉપશમશ્રેણીમાં મૃત્યુ પામે તો વચ્ચેથી પત્તન પામી શકે છે: પરંતુ ક્ષપકશ્રેણીમાં આ જીવ પુતન પામતો જ નથી.

- (૨૬) **પ્રશ્ન** નિવૃત્તિકરણ અને અનિવૃત્તિકરણ એટલે શું ? છકાણવડીયાં એ વળી શું છે ?
  - ઉત્તર- એક સમયમાં વર્તતા જુવોના પરિણામો જુદા જુદા હોય તે નિવૃત્તિકરણ. અને એક સમયવર્તી સર્વ જુવોના પરિણામો સરખા હોય તે અનિવૃત્તિકરણ. એક સમયમાં નિવૃત્તિકરણની અંદર અનંતા જુવો વચ્ચે અસંખ્યાતા અધ્યવસાયસ્થાનો હોય છે. તેમાં છ જાતની વિશુદ્ધિની તરતમતા હોય છે. તે છ જાતની જે વિશુદ્ધિ-તરતમતા તે જ છક્કાણવડીયાં. (ષર્સ્થાનપતિત).
- (२७) **प्रश्न** नवमा गुणठाणे ले अध्यवसायो सर्व छवोना सरणा क ढोय तो क्षपङश्रेणी ङरतां उपशमङ, अने उपशमङ ङरतां पडतो छव वधारे (५०५) स्थिति जांधे, अशुमनो ५०५ रस जांधे अने शुमनो अधीं अधीं रस जांधे आवुं आवे छे ते डेम घटे ?

**ઉત્તર-** क्षपड-क्षपडना સરખા હોય છે. ઉપશમક-ઉપશમકના સરખા હોય છે અને પતિત થતાના માં હે માં હે સરખા અધ્યવસાયો હોય છે એમ સમજવું.

(૨૮) **પ્રશ્ન**- ક્ષાચિક્સમ્ચક્ત્વી જીવ ઉપશમશ્રેણી શા માટે માંડતો હશે? તથા ક્ષાચિક હોતે છતે પણ જેમ ઉપશમશ્રેણિ મંડાય છે તેમ ઉપશમ હોતે છતે ક્ષપકશ્રેણી મંડાય કે નહિ ?

ઉત્તર- સાચિક સમ્ચક્ત્વી ક્ષપકશ્રેણી જ માંડે, ઉપશમશ્રેણી ન માંડે, પરંતુ જો બદ્ધાચુ હોય તો ક્ષપકશ્રેણી માંડવાની નથી. કારણકે ક્ષપકશ્રેણી પૂર્ણ થાય એટલે કેવળ જ્ઞાન થાય, અને કેવળી થયેલો આત્મા મોક્ષે જ જાય, પરભવમાં ન જાય. માટે આવા બદ્ધાયુ જીવો ક્ષપકશ્રેણી ન માંડવાની હોવાથી ઉપશમશ્રેણી માંડે છે. ઉપશમ સમ્ચક્ત્વી જીવ ક્ષપકશ્રેણી ન જ માંડે, કારણ કે અંદર મોહ દબાવ્યો હોય તો કેવળજ્ઞાન અને મોક્ષ થતાં નથી.

(૨૯) **પ્રશ્ન- ચૌદે** ગુણસ્થાનકો એક જીવને સંસારચક્રમાં કેટલીવાર આવી શકે છે ?

ઉત્તર- પહેલું ગુણસ્થાનક અસંખ્યાતી વાર આવે છે અને જાય છે. બીજું ગુણસ્થાનક ઉપશમના આધારે સામાન્યથી જાતિની અપેક્ષાએ પાંચ વાર આવી શકે છે. ત્રીજાથી સાતમા સુધીનાં ગુણસ્થાનકો અસંખ્યાતીવાર આવી શકે છે. ૮ થી ૧૦ ગુણસ્થાનકો નવ વાર આવી શકે છે. ચારવાર ઉપશમ શ્રેણીએ ચડતાં, ચાર વાર ઉપશમશ્રેણીથી પડતાં, અને એકવાર ક્ષપકશ્રેણીમાં. ૧૧મું ગુણસ્થાનક એકજીવને એકવાર જ આવે છે. ૧૨-૧૩-૧૪ મું

(30) **प्रश्न**- ध्यान એટલે મનની એકાગ્રતા-સ્થિરતા, વિચારોમાં ઓતપ્રોત બનવું તે. <del>કે</del>વલીને તેરમાના છેડે અને ચૌદમે મન નથી તો ધ્યાન કેવી રીતે સંભવે ?

ઉત્તર- તેરમાના છેડે અને ચૌદમે ગુણઠાણે ''મનની સ્થિરતા'' એ અર્થવાળું ધ્યાન ન સમજવું. પરંતુ ''આત્મપ્રદેશોની સ્થિરતા'' એ અર્થવાળું ધ્યાન સમજવું. તેમાં પણ ચૌદમે સર્વથા આત્મપ્રદેશોની સ્થિરતા છે માટે વ્યુચ્છિશ્ન ક્રિયા અપ્રતિપાતી ધ્યાન છે. અને તેરમે આંશિક આત્મપ્રદેશોની સ્થિરતા છે માટે સૂક્ષ્મક્રિયા અપ્રતિપાતી ધ્યાન છે.

(39) **પ્રશ્ન-** મિથ્યાત્વાદિ ચાર બંધનાં કારણો કહેવાય છે. અને પહેલા ગુણઠાણે જિન નામ તથા આહારકના બંધનો અભાવ છે તેમાં સમ્યક્ત્વ અને સંચમના અભાવે બંધનો અભાવ કહ્યો છે. તો શું આ બરાબર છે ?

उत्तर- जंधनां डारणो मिथ्यात्वाहि यार (अथवा प्रमाह साथे पांय) के ड्खां छे ते जराजर क छे. किननाम अने आहारडना जंधमां पण आ यार डारणोमांनो (प्रशस्त-शुलवस्तुओ प्रत्येनो राग ३५) ड्याय क जंधहेतु छे परंतु आवा प्रशस्तरागाहि संयम तथा सम्यङ्ख आवे छते क होय छे अन्यथा अप्रशस्तरागाहि क होय छे तेथी किननाम तथा आहारडना जंधनो हेतु सम्यङ्ख अने संयम के ड्खा छे, ते उपयारथी ड्खा छे.

(૩૨) **પ્રશ્ન-** ત્ર<u>ીજે ગુ</u>ણસ્થાનકે બાકી રહેલાં બે આયુષ્યનો પણ અબંધ કેમ કહ્યો ?

ઉત્તર- શ્રીજે ગુણઠાણે જીવ પરભવનું આયુષ્ય બાંધવાનું, મરવાનું, અનંતાનુબંધીના બંધનું અને અનંતાનુબંધીના ઉદયનું કાર્ચ કરતો નથી. માટે બાકી રહેલ બે આયુષ્યનો પણ અબંધ કહ્યો છે.

(33) प्रश्न- બંધવિચ્છેદ અને અબંધમાં तફાવત શું ? ઉત્તર- જે જે ગુણઠાણે જે જે કર્મોનો બંધ અટકી જાય છે તે ફરીથી આગળના ગુણઠાણે બંધ ન થવાનો હોય તેને બંધવિચ્છેદ કહેવાય છે અને આ વિવક્ષિત ગુણઠાણે ભલે બંધ ન થતો હોય, પરંતુ આગળના ગુણઠાણે બંધ થતો હોય તો તેને અબંધ કહેવાય છે. એવી જ રીતે ઉદયવિચ્છેદ અને અનુદયમાં પણ સમજી લેવું.

(38) **પ્રશ્ન**- આઠમા ગુણસ્થાનકમાં ૫૮-૫૬-અને ૨૬ એમ ત્રણ પ્રકારનો જ બંધ આવે છે તો ત્રણ ભાગ પાડવાને બદલે સાત ભાગ <del>કે</del>મ પાડ્યા ?

ઉત્તર- ૫૬નો બંધ લાંબો કાળ ચાલે છે અને ૫૮-૨૬નો બંધ અલ્પકાળ જ ચાલે છે. તે સમજાવવા વધારે ભાગ પાડ્યા છે.

(34) **પ્રશ્ન**- જે કર્મ આત્માએ બાંધ્યું હોય તે જ ઉદયમાં આવે. સમ્યક્ત્વ મોહનીય અને મિશ્ર મોહનીય કર્મ આ જીવે બાંધ્યાં જ નથી (કારણકે બંધમાં નથી. ૧૨૦ જ છે) તો પછી તે બેનો ઉદય થાય છે અને ઉદયમાં ૧૨૨ છે એવું કથન યુક્તિસંગત કેમ થાય ?

ઉત્તર- સમ્ચક્ત્વ મોહનીય અને મિશ્રમોહનીય નથી બંઘાતી એમ નહીં, પરંતુ પોતાના રૂપે નથી બંઘાતી. આ બન્ને પ્રકૃતિઓ પણ પ્રથમ મિથ્યાત્વ મોહનીય રૂપે આ જીવે બાંધેલી જ છે. ફક્ત બંધાય ત્યારે મિથ્યાત્વ રૂપે જ બંધાય છે. પછીથી હતરસવાળી કરીને મિશ્ર અને સમ્ચક્ત્વ મોહનીય રૂપે પરિવર્તિત કરાય છે. માટે સર્વથા બંધાયા વિના અધ્ધરથી ટપકીને આ પ્રકૃતિઓ જીવને ઉદયમાં આવતી નથી. પરંતુ મિથ્યાત્વરૂપે તો બંધાઇ જ છે.

- (૩૬) પ્રશ્ન- બ્રીજે ગુણઠાણે આનુપૂર્વીનો ઉદય કેમ હોતો નથી ? ઉત્તર- બ્રીજે ગુણઠાણે જીવ મૃત્યુ પામતો નથી, મૃત્યુ વિના ભવાન્તરના ગમનરૂપ વિગ્રહગતિ હોતી નથી, વિગ્રહ વિના વકા હોતી નથી અને આનુપૂર્વીનો ઉદય વક્કગતિમાં જ આવે છે. માટે બ્રીજે ગુણઠાણે આનુપૂર્વીનો ઉદય નથી.
- (૩૦) પ્રશ્ન- પાંચમે-છક્કે ગુણઠાણે અંબડ અને વિષ્ણુકુમાર મુનિ આદિની જેમ લબ્લિદ્યારી જીવો વૈક્રિય શરીર બનાવે છે, તેથી વૈક્રિયશરીર અને અંગોપાંગનો ઉદય પાંચમે-છક્કે હોઇ શકે છે તે અહીં કેમ ન કહ્યો. ચોથે ગુણઠાણે ઉદય અટકી જાય છે એમ કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર- પાંચમે-છઠ્ઠે ગુણઠાણે વૈક્રિય શરીર લબ્ધિપ્રત્યથિક અર્થાત્ ગુણ નિમિત્તક છે અને અહીં ઉદયાધિકારમાં ભવપ્રત્યથિક વૈક્રિયની જ સર્વત્ર વિવક્ષા કરેલી છે. લબ્ધિ પ્રત્યયિક વૈક્રિયનો ઉદય પાંચમે-છઠ્ઠે હોઇ શકે છે.

(૩૮) **પ્રશ્ન**- સાતમે ગુણઠાણે આહારક શરીર-અંગોપાંગનો ઉદય ન હોય એમ ૧૯મી ગાથામાં કહ્યું છે. પરંતુ ભગવાનની ૠદ્ધિ જોવા માટે કે પ્રશ્નો પૂછવા માટે જતા ચૌદપૂર્વધર મુનિને શું પ્રમાદ દશા હોય ? આટલી ઉંચી સ્થિતિમાં પ્રમાદ કેવો ?

ઉત્તર- એક શરીરમાંથી બીજા શરીરની રચના કરવી એ જ પ્રમાદ છે. ભલે આશ્રય સારો છે પરંતુ સ્વાધ્યાય મગ્ન આત્માઓને આશ્રયી આ ગમનાગમન પણ સ્થિરતામાં વ્યાદાતક હોવાથી પ્રમાદ છે.

- (૩૯) પ્રશ્ન- જે વિરતિ એ ગુણ છે તેથી તેના પ્રભાવે દૌર્ભાગ્ય-અનાદેય અને અપયશનો ઉદય યોથે અટકી જ જાય છે તો પછી નીયગોત્રનો ઉદય પણ ચોથે જ અટકવો જોઇએ. પાંચમે કેમ અટકે છે ?
- ઉત્તર- તિર્થંચગતિના જીવોમાં નીચગોત્રનો ઉદય ભવસ્વભાવે જ ધુવોદચી છે માટે વિરતિગુણ અંશથી આવવા છતાં ભવસ્વભાવની પ્રાંયલાએ નીચનો જ ઉદય ચાલુ રહે છે. માટે નીચનો ઉદય પાંચમે હોઇ શકે છે.
- (४०) प्रश्न- ઉपशमश्रेणीमां ८ थी ११ मां प्रथमनां त्रण संघयणनो ઉદय <u>होय छे</u> सेम गाथा १८-१६मां क्रणावो छो. सने शास्त्रोमां उपशमथी मृत्यु पामी पडीने सनुत्तरमां (सर्वार्थसिद्धमां)क क्षय सेम इहेल छे. तो जीक-श्रीक संघयणवाजा सनुत्तर विमानमां हेम क्षय ?
- ઉત્તર- ઉપશમશ્રેણીમાં ત્રણ સંઘથણનો ઉદય ગાથામાં જણાવ્યો છે, તેનાથી એવું સમજવું કે જે અનુત્તરમાં જ જાય છે તે પ્રથમ સંઘથણ વાળા જ હોય છે અને બીજા-ત્રીજા સંઘથણવાળા જીવો જો મરે તો મરીને શેષ વૈમાનિકમાં જ જાય છે. અથવા એમ પણ સંભાવના કરાય કે ઉપશમશ્રેણીમાં જે મૃત્યુ પામે તે પ્રથમ સંઘથણવાળા મૃત્યુ ન જ પામે, પરંતુ આરોહણની જેમ અવરોહણ માત્ર જ પામે. તથા ઉપશમ શ્રેણિમાં મૃત્યુ પામનાર વૈમાનિકદેવ

900

થાય છે, એમ પાઠ આવે છે. એટલે ત્રણે સંઘચણ ઘટી શ<del>કે</del> છે. જુઓ પંચસંગ્રહ ઉપશમનાક્ર્રણ ગાથા-૯૨.

- (૪૧) **પ્રશ્ન** સાતમા ગુણસ્થાનકથી ઉદીરણામાં બે વેદનીય અને એક મનુષ્યાયુષ્ય ઓછુ કરવાનું કહો છો. તો સર્વત્ર ઉદયસમાન ઉદીરણા છે. અને અહીં આ પ્રમાણે કેમ ? આ ત્રણની ઉદીરણા ન હોવાનું કારણ શું ?
  - ઉત્તર- તેની ઉદીરણાને ચોગ્ચ અધ્યવસાચોનો અભાવ એ જ કારણ જણાય છે બીજો કોઇ હેતુ જાણવા મળેલ નથી.
- (४२) **प्रम्न** थोंहमे गुણઠાણે ઉદય હોવા છતાં પણ ઉદીરણા કેમ ન હોય? **ઉત્તર**- ઉદીરણા એ આઠ કરણોમાંનું ૧ કરણ છે. અને કરણ એ યોગાત્મક વીર્યવિશેષ છે. અને ચૌંદમે ગુણઠાણે યોગ નથી માટે ઉદીરણા નથી.
- (૪૩) પ્રશ્ન- સત્તાના અર્થમાં ''बन्धाइ लद्धअत्तलाभाणं'' બન્દાદિ વડે પ્રાપ્ત કર્યો છે આત્મલાભ જેમણે એવો અર્થ આવે છે ત્યાં આત્મલાભ એટલે શું? અને બંધાદિમાં આદિ શબ્દથી શું સમજવું? ઉત્તર- બંધાદિમાં આદિ શબ્દથી સંક્રમ-ઉદ્વર્તના-અપવર્તના આદિ કરણો સમજવાં. આ બંધ વડે અથવા સંક્રમાદિ કરણો વડે પ્રાપ્ત કર્યો છે એટલે મેળવ્યું છે આત્મલાભ એટલે કર્મપણું જેમાં, જે જે કાર્મણ વર્ગણાઓમાં ''કર્મપણું'' પ્રાપ્ત થયું છે. તેને સત્તા કહેવાય છે.
- (४४) **प्रश्न-** જિનનામકર્મ જેવું વિશિષ્ટ પુણ્યકર્મ જો બીજે-શ્રીજે ગુણઠાણે સત્તામાં ન હોય તો પહેલે ગુણઠાણે તેની સત્તા કેમ હોય ?
  - ઉત્તર- સામાન્યથી પહેલા ગુણઠાણે પણ જિનનામકર્મની સત્તા હોતી નથી જ. તથાપિ પૂર્વે જેણે નરકાયુષ્ય બાંધ્યુ હોય એવો જુવ ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ પામી જો જિનનામકર્મને બાંધે તો તેને નરકમાં જતાં અંતર્મુહૂર્ત માત્ર પહેલા ગુણઠાણે જિનનામકર્મની સત્તા અવશ્ય હોય છે કારણકે ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વ લઇને નરકમાં જવાતું નથી અને નરકાયુષ્ય બાંધેલું હોવાથી નરકમાં જવાનું આવશ્યક જ છે.

(૪૫) **પ્રશ્ન**- નરકાયુષ્ય અને તિર્થયાયુષ્ય બાંધ્યા પછી ઉપશમશ્રેણીમાં આરોહણ થતું જ નથી તો પછી ૧૧ મા સુધી ૧૪૮ ની સત્તા કેમ ઘટે ?

**ઉत्तर-** वास्तविङ्गणे न ९ घटे अने सत्ता होती पण नथी ९. परंतु अहींथी उत्तरीने पडीने पहेले गुणठाणे गया पछी जांधवानो संभव छे. माटे राष्ट्राना पुत्रने षेम भाविमां राष्ट्रा थनार होवाथी वर्तमानमां पण राष्ट्रा ङहेवाय. तेम संभवसत्ताने आश्रयी आ सामान्य वयन छे. वास्तविङ्गणे १४६ थी वधारे सत्ता એङ्कुवमां न ९ होय.

(୪६) **પ્રશ્ન**- સત્તાવીસમી ગાથામાં ''खवगं तु पप्प चउसुवि'' માં ત્રણ આચુષ્યની સત્તા વિના ૧૪૫ની સત્તા ક્ષપકને આશ્રયી ૪ થી ७ માં બતાવી છે ત્યાં ક્ષપક આઠમાથી કહેવાય છે. ચોથાથી કેમ કહ્યો ?

ઉત્તર- આ મનુષ્યભવમાં આવેલો જે જીવ ચોથે છે પરંતુ નિયમા આ ભવમાં ક્ષપકશ્રેણી માંડવાનો જ છે તે જીવને અહીં ક્ષપક કહેલ છે. તથા તે જીવ તે તે ભવો પૂર્ણ કરીને અહીં આવેલ છે એટલે તે તે ભવનું ત્રણેય પ્રકારનું આયુષ્ય તે તે ભવમાં સમાપ્ત કરીને આવેલ હોવાથી આ જીવને સત્તામાં નથી. કારણકે નિયમા મોક્ષે જવાનું છે, માટે ક્ષપકશ્રેણી માંડનારા જીવને ચોથા ગુણઠાણાથી ત્રણ આયુષ્ય વિના ૧૪૫ ની જ સત્તા હોય છે. અને નજીકના કાળમાં જ ક્ષપક થવાનો હોવાથી ચોથાથી પણ ક્ષપક કહેવાય છે. તથા તદ્ભવ મોક્ષગામિ મિથ્યાત્વી જીવને ત્રણ આયુષ્ય અને જિનનામ વિના ૧૪૪ની સત્તા હોઇ શકે છે.

(४७) **प्रश्न-** ''મનુષ્યાનુપૂર્વી'' **ચોદ**મા ગુણઠાણાના ચરમસમચે અનુદય વાળી છે અને અ**નુદ**યવાળાની સત્તા દ્વિચરમ સમયે જવી જ જોઇએ. કારણ કે **સ્તિબૂકસંક્રમ**થી પરમાં તે પ્રકૃતિ ચાલી જાય છે. તો અહીં તેરની સત્તા કેમ કહીં ?

**ઉत्तर-** थवुं तो तेम क कोछओ. ७२ ने जहले ७३नी क सतानी नाश थवो कोछओ. अने यरमसमये १३ने जहले १२नी क सता

હોવી જોઇએ. પરંતુ ગ્રંથકારે આ પ્રમાણે કેમ કહ્યું તે બરાબર સમજાતું નથી, વળી છેલ્લી ગાથામાં પોતે જ આ વાત અન્ય આચાર્યોના મતના નામે ખુલ્લી કરે જ છે. માટે પોતાના હૃદયમાં કોઇ જુદી વિવક્ષા હશે પરંતુ તથાવિધ ગુરુગમના અભાવથી કારણ જાણવા મળતું નથી.

(૪૮) **પ્રશ્ત-** આ ગ્રંથ કોણે બનાવ્યો ? તથા તેમણે બીજા કયા કયા ગ્રંથો બનાવ્યા છે ?

**ઉत्तर-** श्री हेवेन्द्रसूरीश्वरक्त भ.श्रीओ आ ग्रंथ जनाव्यो छे. तेओओ डुल ५ डर्भग्रंथ, ३ लाष्य, श्राद्धिहन इत्य वृत्ति, सिद्धपंचाशिडावृत्ति, सुहर्शनायरिश्र, सिद्धहंडिडा, आहि अन्य ग्रंथो पण घणा जनाव्या छे.

- (૪૯) **પ્રશ્ન-** આ કર્મગ્રંથ વિના શું જુના બીજા કર્મગ્રંથો છે ? **ઉત્તર-** હા, જુના પણ પ કર્મગ્રંથો છે અને તે જુદા જુદા કર્તાના બનાવેલા છે. જે અમે પ્રથમ કર્મગ્રંથની પ્રસ્તાવનામાં લખેલ છે.
- (५०) **प्रश्न-** જિનનામકર્મ બાંધનાર જીવ જિનનામ બાંધ્યા પછી બીજે-ત્રીજે ગુણઠાણે જેમ જતો નથી તેમજ આહારકદ્ધિક બાંધ્યા પછી કયા ગુણઠાણે ન જઇ શકે ?

ઉત્તર- સાતમે-આઠમે આહારકિક બાંધનાર જીવ ત્યાં બાંધીને પડીને નીચેનાં સાતે ગુણઠાણે જઇ શકે છે અને ચડીને ઉપરનાં પણ સાતે ગુણઠાણાઓમાં જઇ શકે છે. અર્થાત્ ચૌદે ગુણસ્થાનકે જઇ શકે છે.

# આ પુસ્તકમાં આવેલ કઠીન પારિભાષિક શબ્દોના સરળ ગુજરાતી અર્થો

**કંઠસ્થ-** યાદ કરી, મુખપાઠ કરવો, **શિષ્ટાચાર**- શિષ્ટ પુરુષોનો આચાર, **હીનાધિકતા**- ઓછા-વધતાપણં. **યથાર્થ**- સાચો-સત્યસ્વરૂપ **અવ્યક્તમિથ્યાત્વ**- અનાભોગિક મિથ્યાત્વ વ્યક્તમિથ્યાત્વ- અભિગ્રહિકાદિ भिथ्यात्व **સ્મશાનીયા**- સ્મશાનમાં આવે તે **કોડાકોડી**- એક ક્રોડને ૧ ક્રોડે ગણવાથી જે થાય તે સાગરોપમ-કોડાકોડી દ શ પલ્યોપમનો ૧ સાગરોપમ. **લઘુકમી**- હળવાં કર્મોવાળો **દ્ધિબન્ધક**- બે વાર ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ મોહની બાંધે તે **સક્રદ્બંધક**- માત્ર એક જ વાર મોહની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધે તે અપુનર્બન્ધક- ફરી કદાપિ મોહની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ન બાંધે તે **ચરમયથાપ્ર.ક.**- છેલ્લુ યથાપ્રવૃત્તકરણ કે જેની પછી અવશ્ય ગ્રન્થિભેદ થાય જ તે અથવા ચરમાવર્તમાં આવેલાં યથાપ્રવૃત્તકરણ

ગ્રન્થિભેદ- રાગ-દેષની ગાંઠને તોડી નાખવી. રાગ-દેષ હળવા કરવા. તીવ્રભાવે- બહુ જ આવેશ પૂર્વક અંતઃકોડાકોડી- એક કોડાકોડી સાગરોપમમાં કંઇક ઓછું પ્રક્ષેપ કરવો- નાખવું. ભેળવી દેવું ઉદિત કર્મ-ઉદયમાં જે ચાલુ કર્મ છે તે

અગ્રિમભાગ- ઉપરના ભાગ પરથી ભવાભિનંદીપશું- સંસારના સુખમાં જ અતિશય આનંદ માનવો અંતરકરણ- આંતરુ કરવું, ગેપ પાડવો

અપવર્તનાકરણ- ઉપરની સ્થિતિમાં રહેલાં દલિકોને નીચેની સ્થિતિમાં નાખવાં.

ઉદ્વર્તનાકરણ- નીચેની સ્થિતિમાં રહેલાં દલિકોને ઉપરની સ્થિતિમાં નાખવાં

ઉખરભૂમિ- ઉજ્જડભૂમિ, વાવેલું ન ઉગે તેવી ભૂમિ.

**દાહ્યવસ્તુ**- બાળવા લાયક વસ્તુ **દાવાનળ**- ભયંકર આગ, મહાન્ અગ્નિ

ત્રિ**પુંજીકરણ**-ત્રણ પ્રકારના પુંજો કરવા

સમયે.

**ઉદવલના કરવી**- સંક્રમનો એક વિશિષ્ટ પ્રકાર કે જેના વડે સંક્રમ્યમાશ પ્રકૃતિ નિર્મૂળ થાય રસોદય- પોતાના રૂપે ભોગવવું પ્રદેશોદય- સજાતીય બીજી પ્રકૃતિમાં નાખીને ભોગવવું

વિરતિધરતા-ત્યાગીપણં. ત્યાગવાળાપશું

અપેક્ષાવિશેષે- ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાઓ દ્વારા

**સપ્તભંગી**- સાત ભાંગાઓનો સમૂહ અનન્ય3ચિ- જેની કોઇ ઉપમા ન આપી શકાય તેવી અદ્વિતીય રૂચિ. બીજા જીવોમાં ન સંભવી શકે તેવી રૂચિ.

સ્થુલત્યાગ- મોટાં મોટાં પાપોનો ત્યાગ

બળવત્તર ઉદય- તીવ્ર રસવાળો ઉદય પ્રાણાતિપાત- બીજાના પ્રાણોનો નાશ. હિંસા

દેશવિરતિ- હિંસા આદિ પાપોનો અલ્પત્યાગ

સર્વવિરતિ- હિંસા આદિ પાપોનો સર્વથા ત્યાગ

દીક્ષિત- દીક્ષા લીધેલું જીવન છદ્મસ્થાવસ્થા- કેવળ જ્ઞાન વિનાની

અવસ્થા

પ્રતિસમયે- પ્રત્યેક સમયમાં, દર પ્રતિબંધક- રોકનાર, અટકાયત કરનાર

> અયગલિક- કર્મભૂમિના મનુષ્યો પ્રકર્ષ- વધારો, વૃધ્ધિ, વધતું જવું **અપ્રકર્ષ**- ઘટાડો, હાનિ, ઓછાશ. ગુણસંક્રમ- ગુણાકારે પ્રકૃતિઓ અન્યમાં નાખવી

> ઉપશમશ્રેણીગત- ઉપશમશ્રેણીમાં રહેલો આત્મા

> **ઘાતીકર્મો**- આત્માના ગુણોનો ઘાત કરે એવાં ચાર કર્મો

> સર્વલોકવ્યાપી- સમસ્તલોકમાં વ્યાપેલ શરીરસ્થ- ઔદારિકાદિ શરીરમાં વર્તમાન આત્મા. શરીરધારી

ભવોપગાહી- સંસારમાં સહાય કરનારાં-સખદઃખ આપનારાં કર્મો

વદન-ઉદરાદિ- મુખ અને પેટ વગેરે શરીરનાં અંગો

**નિરૂધ્યમાન**- રોકાતો, અટકાવાતો **ધ્યાનાન્તરિકા**- ધ્યાનના વિરહવાળી ધ્યાનના આંતરા વાળી દશા

**પ્રદેશાન્તર**- બીજા આકાશ પ્રદેશને સમશ્રેણી- આકાશ પ્રદેશોની સમાન પંક્તિ. સરખી લાઇન.

સ્વગુણરમણતા- આત્માના પોતાના ગુણોમાં રમણતા

**અશરીરી**- શરીર રહિત શુધ્ધ આત્મા અધોગતિ- નીચે જવું તે

ઉર્ધ્વગતિ- ઉપર જવું તે **શરીરવર્તી**- શરીરમાં રહેનાર **પર્વબદ્ધ**- પર્વે બાંધેલાં કર્મો **બંધહેતુ**- કર્મના બંધનુ કારણ **અવિનાભાવ-**જેના વિના જે ન હોય તે સુશાપુરુષ- સમજુ અને ડાહાા માણસો, બુદ્ધિશાળી **ઘાતક**- નાશકરનાર, વિનાશક **દેવગતિપ્રાયોગ્ય**- દેવ ભવને યોગ્ય સર્વસંવરભાવ- કર્મોનું આવવાપશું સર્વથા અટકવું અનાશ્રવભાવ- કર્મોનું બીલકુલ ન આવવું ઉદયાવલિકા- ઉદય સમયથી આરંભીને એક આવલિકા જેટલો જે કાળ તે અણુવ્રત- નાનાં નાનાં શ્રાવકનાં વ્રતો મહાવ્રત- સાધુનાં મોટાં વ્રતો (भवस्थ- संसारमां वर्तनारा छवा **ઉત્સુકતા**- અધીરાઇ-તાલાવેલી **ઉપાન્ત્યસમય**- છેલ્લા સમયથી પુર્વનો સમય

દિચરમસમય- છેલ્લા સમયથી પૂર્વનો સમય સદ્ભાવસત્તા- હાલ વિદ્યમાન કર્મો, જે કર્મોની સત્તા અત્યારે છે. સંભવસત્તા- ભવિષ્યમાં જે કર્મો સત્તામાં આવવાનાં છે તે. બદ્રાયુષ્ક- પરભવનું આયુષ્ય જેણે અંધી લીધું છે તે અબદ્રાયુષ્ક- પરભવનું આયુષ્ય જેણે

વિસંયોજના-અનંતાનુબંધીનો ક્ષય થયો હોય, પરંતુ તેના બીજભૂત મિથ્યાત્વનો ક્ષય ન થયો હોય તે અર્થાત્ ફરીથી બંધ-ઉદય અને સત્તામાં આવવાના સંભવવાળો જે ક્ષય તે

પરિવર્તિત- સંક્રમાવેલાં, ફેરફાર

બાંધ્યું નથી તે

કરેલાં કર્મો અપરિમિત- જેનું માપ નથી તે ગણનાતીત- જે ગણી ન શકાય તે વિરહ કરવો-આંતરૂં કરવું, ખાલી કરવું યુક્તિસંગત- યુક્તિથી સહિત, દલીલ પૂર્વકનું





यो न मुह्यति लग्नेषु, भावेष्वौदयिकादिषु । आकाशमिव पङ्केन, नासौ पापेन लिप्यते ु॥ ४-३ ॥

પુષ્ય-પાપકર્મના ઉદયજન્ય સુખ-દુઃખના ભાવો કો જે આત્મા મુંઝાતો નથી તે આત્મા કાદવથી જેમ આકાશ ન લેપાય તેમ પાપકર્મોથી લેપાતો નથી.

> मञ्जत्यज्ञः किलाज्ञाने, विष्टायामिव सुकरः । ज्ञानी निमञ्जति ज्ञाने, मराल इव मानसे ॥ ५-१ ॥

ભુંડ જેમ વિષ્ટામાં આનંદ માને છે, તેમ અજ્ઞાની પુરુષ અજ્ઞાનમાં આનંદ માને છે. પરંતુ હંસ જેમ માનસ સરોવ્રરમાં આનંદ માને છે તેમ જ્ઞાનીપુરુષ જ્ઞાનમાં આનંદ પામે છે.

> स्वभावलाभसंस्कार-कारणं ज्ञानिमध्यते । ध्यान्ध्यमात्रमतस्त्वन्यत् तथा चोक्तं महात्मना ॥ ५-३ ॥

આત્માની સ્વભાવદશાના લાભરૂપ સંસ્કારનું જે જ્ઞાન કારણ બને તે જ જ્ઞાન કહેવાય છે. તે વિના શેષ જ્ઞાન બુદ્ધિની અંધતા માત્ર જ છે. એમ મહાત્મા પુરુષે કહ્યું છે.

> बिभेषि यदि संसारात् - मोक्षप्राप्तिं च काङ्क्षसि । तदेन्द्रियजयं कर्तुं, स्फोरय स्फारपौरुषम् ॥ ७-१ ॥

હે આત્મા ! જો તું સંસારથી ડરતો હોય અને મોક્ષપ્રાપ્તિને ઇચ્છતો હોય તો ઇન્દ્રિયોનો વિજય કરવા માટે વિશાળ પુરુષાર્થ ફોરવ.

> परस्पृहा महादुःखं, निःस्पृहत्वं महासुखम् । एतदुक्तं समासेन, लक्षणं सुखदुःखयोः ॥ १२-८ ॥

પરવસ્તુની સ્પૃહા એ જ મોટું દુઃખ છે અને સ્પૃહારહિતતા એ જ મોટું સુખ છે. સુખ અને દુઃખનું સંક્ષેપમાં મહાત્મા પુરુષોએ આ જ લક્ષણ કહ્યું છે.

લિ. ધીરજલાલ ડાહ્યાલાલ મહેતા

